
Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(2), 2024 | 103 

Volume 1 Issue 2 (2024) Pages 103-110 

Jurnal Al-Muharrik: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
E-ISSN: 3047-4132 

Pendidik dan Peserta Didik dalam Perspektif Filsafat 

Pendidikan Islam  

 
Sunki Mahmud Sulthon1, Luthfi Anis Muadzin2, Faridi3

 

Program Pascasarjana PAI, Universitas Muhammadiyah Malang1 

Program Pascasarjana PAI, Universitas Muhammadiyah Malang2 

Dosen Program Pascasarjana PAI, Universitas Muhammadiyah Malang3 

Sunkirere8314@gmail.com1, muadzinluthfi@gmail.com2, faridi_umm@umm.ac.id3 

 

Abstrak  

Penelitian ini mengkaji tentang pendidik dan peserta didik dalam perspektif filsafat pendidikan 

Islam. Pendidikan tidak hanya bertujuan mentransfer ilmu tetapi juga nilai budaya yang 

membentuk kepribadian peserta didik. Dalam Islam, pendidikan mencakup konsep tarbiyah, 

ta’dīb, dan ta‘līm yang bertujuan mendekatkan diri kepada Allah dan berlandaskan pada al-

Qur’an dan Hadis. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi pustaka. Hasil 

penelitian ini menunjukkan bahwa pendidik memiliki peran sebagai teladan dan bertanggung 

jawab atas perkembangan peserta didik secara menyeluruh. Seorang pendidik juga merupakan 

orang dewasa yang bertanggung jawab memberikan bantuan kepada peserta didik dalam 

perkembangan fisik dan spiritual mereka, agar mereka dapat mencapai kedewasaan, berdiri 

sendiri, dan memenuhi tanggung jawab mereka sebagai hamba dan khalifah Allah Swt.  Peserta 

didik, sebagai individu dalam proses menuju kesempurnaan, memiliki tanggung jawab untuk 

belajar dengan sungguh-sungguh dan menghormati guru. Setiap peserta didik perlu menyadari 

tanggung jawab mereka jika proses pendidikan Islam adalah untuk mencapai tujuan yang 

dimaksudkan. 

Kata Kunci: Pendidik, Peserta Didik, Filsafat Pendidikan Islam. 
 

Abstract  

This research examines educators and students from the perspective of Islamic educational 

philosophy. Education not only aims to transfer knowledge but also cultural values that shape 

students' personalities. In Islam, education includes the concepts of tarbiyah, ta'dīb, and ta'līm 

which aim to get closer to Allah and are based on the Qur’an and Hadith. The method used in 

this research is literature study. The results of this research show that teachers have a role as 

role models and are responsible for the overall development of students. A teacher is also an 

adult who is responsible for providing assistance to students in their physical and spiritual 

development, so that they can reach maturity, stand on their own, and fulfill their 

responsibilities as servants and khalifah of Allah SWT. Students, as individuals in the process 

of achieving perfection, have a responsibility to study seriously and respect teachers. Every 

student needs to be aware of their responsibilities if the Islamic education process is to achieve 

its intended goals. 
Keywords: Teachers, Students, Islamic Education Philosophy. 

 

PENDAHULUAN  

Pasang surut terjadi dalam dunia pendidikan di Indonesia dalam beberapa kurun waktu 

terkahir. Saah satunya ditandai dengan munculnya banyak kasus yang terjadi dalam dunia 

pendidikan, baik di lembaga pendidikan agama maupun lembaga pendidikan umum. Hal ini 

mailto:Sunkirere8314@gmail.com
mailto:muadzinluthfi@gmail.com


Pendidik dan Peserta Didik dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam  

104 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(2), 2024 

menunjukkan bahwa banyak sekali problematika yang terjadi dalam dunia pendidikan yang 

harus dievaluasi dan diperbaiki bersama. Kondisi ini penting untuk kembali menegaskan bahwa 

pendidikan bukan hanya sekadar mentransfer ilmu kepada peserta didik, tetapi lebih dari itu, 

yaitu mentransfer nilai. Selain itu, pendidikan juga merupakan kerja budaya yang menuntut 

peserta didik untuk selalu mengembangkan potensi dan daya kreativitas yang dimilikinya agar 

tetap bertahan hidup. 

Salah satu ciri khas manusia adalah kemampuannya dalam menididik dan dididik 

melalui aktivitas pendidikan, dalam masyarakat unsur pendidikan dan kebudayaan merupakan 

dua hal yang tidak terpisahkan dan saling berkaitan. Pendidikan adalah aktivitas dari 

kebudayaan dan merupakan aktivitas pembudayaan, disisi lain kebudayaan menjelmakan 

aktivitas, sistem dan struktur pendidikan. Oleh karena itu, baik masyarakat tradisional maupun 

modern selalu mengandung unsur pendidikan yang berusaha memperkenalkan dan membawa 

masyarakat kearah kebudayaannya. Pendidikan menjadi suatu instrumen untuk 

mentransmisikan kebudayaan pada masyarakat dan generasi baru. selain itu pendidikan juga 

bersifat mengawetkan kebudayaan, sehingga dapat membuat anak-anak menjadi manusia yang 

berbudaya1. 

Pendidikan dalam konteks Islam secara umum memiliki tiga bahasa dasar di antaranya, 

tarbiyah, ta’dīb dan ta‘līm. Pertama, tarbiyah berasal dari kata rabbā yurabbī tarbiyan yang 

bermakna pendidikan, pengasuhan, memelihara, merawat, mengatur dan menjaga kelestarian. 

Lafaz ini terkhusus pada seluruh ciptaannya termasuk manusia. Kedua, ta’dīb, addaba 

yu’addibu ta’dīban atau pendidikan dan perbaikan. Lafaz ini mengandung arti ilmu, keadilan, 

kearifan, krbijaksanaan, pengajaran, dan pengasuhan yang baik. Konsep kata ta’dīb lebih 

sempit dibanding dengan tarbiyah. Sebab ta’dīb dari segi lafaz dan substansinya mengarah pada 

manusia saja, tidak yang lainnya. Ketiga, ta‘līm, ‘allama yu‘allimu ta‘līman atau pengajaran 

dan pendidikan. Meskipun dilihat dari segi kamus Bahasa Arab memliki kesamaan dengan 

etimologi lainnya di atas, lafaz ini terkhusus pada tokoh agama yaitu orang mengetahui ajaran 

Islam atau memiliki ilmu pengetahuan dan mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari, 

kesimpulannya adalah ilmu dan amal, dan hanya orang tertentu saja seperti nabi, rasul, ulama 

dan ustaz2. 

Imam al-Ghazali tentang konsep pendidikan Islam mengajukan pendapat tentang faktor-

faktor yang berpengaruh terhadap keberhasilan pendidikan pendidikan Islam, yakni (a) tujuan 

utama dalam menuntut ilmu adalah untuk memperoleh kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat, 

maka yang dijadikan landasan utama dalam bidang pendidikan adalah Al-Qur’an dan Hadis; 

(b) seorang pendidik harus mempunyai niat awal dalam mendidik untuk mendekatkan diri 

kepada Allah, menjadi tauladan bagi murid-muridnya serta mempunyai kompetensi dalam 

mengajar; (c) anak didik dalam belajar harus mempunyai niat untuk mendekatkan diri kepada 

Allah, menjauhi maksiat karena ilmu itu suci dan tidak akan deberikan kepada hal yang tidak 

suci, menghormati guru dan rajin belajar dengan mendalami pelajaran yang telah diberikan 

gurunya; (d) kurikulum sebagai alat pendidikan harus disesuaikan dengan perkembangan anak 

didik; (e) anak didik harus dijauhkan dari pergaulan yang tidak baik, karena lingkungan yang 

jelek akan mempengaruhi perkembangan anak didik, terutama dilingkungan keluarga, sekolah 

atau masyarakat. Kedua, wujud penerapan nilai-nilai pendidikan dalam perspektif al-Ghazali di 

masa sekarang ditandai dengan munculnya model-model lembaga pendidikan yang 

 
1 M. Abdullah, “Problematika dan Krisis Pendidikan Islam Masa Kini dan Masa yang Akan Datang”, 

AL-URWATUL WUTSQA: Kajian Pendidikan Islam, 2(1), 2022, 66–75. 
2 Indana, N., Fatikah, N., & Nady, N. “Nilai-Nilai Pendidikan Islam”, Ilmuna: Jurnal Studi 

Pendidikan Agama Islam, 2(2), 2020, 172–196. https://doi.org/10.54437/ilmuna.v2i2.193 



Pendidik dan Peserta Didik dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam  

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(2), 2024| 105 

mencantumkan nilai-nilai pendidikan Islam dalam kurikulumnya, seperti sholat dhuha, tadarus 

al-Qur’an dan sholat berjama’ah3. 

Merujuk pendapat Imam al-Ghazali di atas, pendidik dan peserta didik merupakan dua 

hal yang penting dalam mencapai tujuan proses pendidikan Islam. Memahamai hakikat 

pendidik juga pendidik penting agar memiliki pemahaman dan pedoman dalam melaksanakan 

seluruh proses pendidikan. Oleh karena itu dalam artikel ini, penulis ingin mengetahui secara 

mendalam tentang hakikat pendidik dan peserta didik dalam perspektif pemikiran  filsafat 

pendidikan Islam. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian menggunakan kajian pustaka berupa 

penampilan argumentasi dengan penalaran keilmuan. Kajian pustaka memuat beberapa gagasan 

dan proporsi yang berkaitan dengan  kajian yang didukung oleh data dan  informasi yang 

diperoleh dari sumber pustaka. Sumber data dalam kajian ini dapat dibedakan  menjadi  dua  

kategori, yakni,  (1) data  primer  berupa sumber bahan atau dokumen yang 

dikemukakan/digambarkan sendiri oleh  orang  atau  pihak  yang  hadir  pada waktu kejadian 

yang digambarkan tersebut  berlangsung,  sehingga  mereka dapat dijadikan  saksi. Data  primer 

pada  kajian  ini  adalah kitab Ihya Ulumuddin, dan Ayyuh al-Walad karya Imam al-Ghazali; 

dan (2) Data sekunder berupa bahan pustaka dan dipublikasikan oleh penulisan yang  tidak 

secara langsung melakukan pengamatan atau berpartisipasi   dalam   kenyataan   yang 

didiskripsikan atau bukan penemu teori. Dalam artikel ini, data sekunder yang digunakan: 

Pemikiran  dan  Doktrin  Mistis  Imam  al-Ghazali karya Margareth Smith, Reorientasi 

Pendidikan Islam “Mengupas Relevansi Konsep Pendidikan al-Ghazali dalam Konteks 

Kekinian” karya Asrorun Niam Sholeh. Buku dengan judul Nukilan  Islam  Klasik “Gagasan 

Pendidikan al-Ghazali” karya Hasan Asari. Metode   pengumpulan   data   atau informasi yang 

digunakan adalah metode dokumentasi. Dokumentasi adalah    sesuatu    yang    tertulis atau 

tercetak, yang dapat dipakai sebagai bukti atau keterangan. Metode dokumentasi adalah cara 

menyimpulkan data dengan mencatat data yang sudah ada. Data kemudian dianalisis dengan 

pendekatan deskriptif analitis. 

 

HASIL  DAN PEMBAHASAN 

Hakikat Pendidik dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Secara bahasa kata pendidik dalam bahasa Arab memiliki persamaan kata dan sering 

diungkapkan dengan kata mu’allim (guru, pelatih, pemandu), mudarris (guru, pelatih dan 

dosen), murabbi, mu’addib (guru) dan ustaz (guru). Dalam bahasa Inggris memiliki makna 

teacher (guru dan pengajar), tutor (guru dan pelatih), instructor (guru, pelatih, lektor), trainer 

(pelatih dan pengembang), lecturer (dosen), educator (pendidik dan ahli mendidik). Secara 

istilah pendidik dalam Islam yaitu siapa saja yang bertanggung jawab terhadap perkembangan 

peserta didik. Sejatinya dalam Islam pendidik adalah orang tua namun seiring perkembangan 

waktu berubah kepada guru sebagai peran pendidiknya karena lebih efektif dan efisien4. 

Menurut pandangan lain, pendidik dalam Islam adalah individu yang bertanggung 

jawab atas perkembangan peserta didik dengan berusaha mengembangkan seluruh potensi 

mereka, baik potensi afektif (emosional), kognitif (intelektual), maupun psikomotorik (fisik). 

Seorang pendidik juga merupakan orang dewasa yang bertanggung jawab memberikan bantuan 

kepada peserta didik dalam perkembangan fisik dan spiritual mereka, agar mereka dapat 

 
3 Abd. Ghani, & Moh Ali. “Konsep Pendidikan Islam Perspektif Imam Al-Ghazali”, El-Fata: Jurnal Ilmu 

Tarbiyah, 2(01), 2022, 18–31. https://doi.org/10.36420/eft.v2i01.104 
4 Abror, S., Masitoh, S., & Nursalim, M., “Konsep Pendidik dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam”, JUPE : 

Jurnal Pendidikan Mandala, 7(4), 2022, 908–916. https://doi.org/10.58258/jupe.v7i4.4313 

https://doi.org/10.58258/jupe.v7i4.4313


Pendidik dan Peserta Didik dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam  

106 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(2), 2024 

mencapai kedewasaan, berdiri sendiri, dan memenuhi tanggung jawab mereka sebagai hamba 

dan khalifah Allah SWT. Selain itu, mereka harus mampu menjalankan peran sebagai makhluk 

sosial dan individu yang mandiri5. 

Menurut Zuhairini dan rekan-rekannya, dalam melaksanakan pendidikan Islam, peran 

pendidik sangat penting karena mereka yang bertanggung jawab dan menentukan arah 

pendidikan tersebut. Oleh karena itu, Islam sangat menghormati dan menghargai orang-orang 

yang memiliki ilmu pengetahuan dan bertugas sebagai pendidik. Pendidik memiliki tugas 

mulia, sehingga dalam pandangan Islam, mereka memiliki derajat yang lebih tinggi 

dibandingkan dengan orang-orang yang tidak berilmu pengetahuan dan bukan pendidik6. 

Penyair ternama Hafiz Ibrahim mengungkapkan “al Ummu Madrasatul ula, iza 

a’adadtaha al’dadta sya’ban thayyibal a’raq”, artinya: ibu adalah madrasah (sekolah) pertama 

bagi anaknya, jika engkau persiapkan ia dengan baik, maka sama halnya engkau persiapkan 

bangsa yang baik pokok pangkalnya. Dalam syair tersebut digambarkan bahwa seorang ibu 

merupakan orang yang paling utama dalam memperkenalkan sesuatu pada anaknya, apabila ibu 

baik mengejarkan anaknya maka pondasi yang baik juga akan tertanam pada anak dan generasi 

bangsa. Madrasatul ula terdiri dari dua suku kata, yaitu “madrasatul atau madrasah” yang 

bermakna “sekolah”, sedangkan “al-Ula” dapat diartikan sebagai “utama/pertama”. Jadi secara 

etimologi “madrasatul ula” dapat dimaknai sebagai sekolah utama bagi anak-anaknya7. 

Tugas Pendidik  

Dalam sudut pandang filsafat pendidikan Islam, ada beberapa tugas seorang pendiik. 

Pertama, pendidik bertugas untuk menunjukkan jalan kebaikan. Hal ini sebagaimana yang 

disabdakan oleh Rasulullah saw. yaitu: 

ِ  –رضي الله عنه   –عَنْ أبَيِ مَسْعُودٍ  صلى الله عليه وسلم : مَنْ دلَه عَلىَ   –قَالَ: قَالَ رَسُولُ اََللّه

 خَيْرٍ, فَلَهُ مِثلُْ أجَْرِ فَاعِلِهِ 

Dari Abu Mas’ud Radhiyallahu anhu berkata, “Rasûlullâh Shallallahu ‘alaihi wa 

sallam bersabda, ‘Barangsiapa menunjukkan suatu kebaikan, maka ia mendapatkan 

pahala seperti pahala orang yang melakukannya.” (HR. Muslim) 

Hadis di atas, Rasul menyatakan bahwa orang yang menunjukkan suatu kebajikan 

kepada orang lain, dan mengamalkannya, maka ia akan mendapatkan pahala seperti pahala 

orang yang mengerjakan, tanpa mengurangi pahala yanga melakukannya.  

Tugas kedua pendidik yaitu melaksanakan jihad atau memberantas kebodohan. Untuk 

meyakinkan bahwa belajar dan mengajarkan ilmu pun nilainya sama dengan jihad di jalan 

Allah, dapat dilihat ungkpan secara eksplisit dari Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa 

sallam bersabda, 

ِ وَمَنْ  مَنْ جَاءَ مَسْجِدِى هَذاَ لَمْ يَأتِْهِ إلِاه لِخَيْرٍ يَتعََلهمُهُ أوَْ يعَُلِِّمُهُ فهَُوَ بمَِنْزِلَةِ الْمُجَاهِدِ فِى  سَبِيلِ اَللّه

جُلِ يَنْظُرُ إِلىَ مَتاَعِ غَيْرِهِ   جَاءَ لِغَيْرِ ذلَِكَ فهَُوَ بمَِنْزِلَةِ الره

“Siapa yang mendatangi masjidku (masjid Nabawi), lantas ia mendatanginya 

hanya untuk niatan baik yaitu untuk belajar atau mengajarkan ilmu di sana, maka 

kedudukannya seperti mujahid di jalan Allah. Jika tujuannya tidak seperti itu, 

 
5 Marlina, “Pendidik dalam Konteks Pendidikan Islam”, Al I’tibar: Jurnal Pendidikan Islam, 11(1), 2018, 1–5. 
6 Syar’i, Ahmad. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2005. 
7 Mulasi, S. “Peran Madrasatul Ula dalam Pembentukan Kecerdasan Spiritual Anak”, Genderang Asa: Journal of 

Primary Education, 2(1), 2022, 25–40. https://doi.org/10.47766/ga.v2i1.1353 



Pendidik dan Peserta Didik dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam  

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(2), 2024| 107 

maka ia hanyalah seperti orang yang mentilik-tilik barang lainnya.” (HR. Ibnu 

Majah no. 227 dan Ahmad 2: 418, shahih kata Syaikh Al Albani) 

Dalam riwayat di atas, Rasul saw. mengemukakan bahwa orang yang belajar dan 

mengajar diposisikan sebagai orang yang berjihad di jalan Allah. Penyamaan antara belajar 

mengajar dengan jihad dilihat dari aspek tujuannya. Bila jihad “perang” untuk membalas 

perlakuan non muslim yang menghalangi umat islam melaksanakan ajaran, maka menuntut 

ilmu bertujuan mengupayakan muslim dapat menjalankan ajaran agama8. 

Hakikat Peserta Didik dalam Filsafat Pendidikan Islam  

Ahmad Syar'i mendefinisikan pendidikan sebagai hak setiap individu, anak, atau 

sumber daya manusia untuk mendapatkan pendidikan yang sesuai dengan norma sosial, budaya, 

dan pribadi. Oleh karena itu, peserta didik digambarkan sebagai setiap orang yang belum 

matang dalam hal perkembangan fisik dan moral / spiritual, selain mereka yang masih muda 

dan siap secara biologis dan berkembang. Seorang intelektual dengan latar belakang pendidikan 

tinggi yang sedang mempelajari informasi dan kemampuan tertentu dianggap belum matang di 

bidang atau bidang yang dipelajarinya sehingga yang bersangkutan termasuk dalam kualifikasi 

peserta didik. Sedangkan Abuddin Nata menyebutkan, bahwa anak didik dapat dicirikan 

sebagai orang yang tengah memerlukan pengetahuan atau ilmu, bimbingan dan pengarahan9.  

Adapun menurut Pasal 1 angka 4  Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional dijelaskan bahwa peserta didik adalah anggota masyarakat yang berusaha 

mengembangkan potensi diri melalui proses pembelajaran yang tersedia pada jalur, jenjang, 

dan jenis pendidikan tertentu. Dalam perspektif filsafat pendidikan Islam, hakikat anak didik 

atau peserta didik terdiri dari beberapa macam: 

a. Anak didik adalah keturunan sendiri, orang tua bertindak sebagai pendidik bagi anak-

anaknya, sehingga semua keturunannya menjadi anak didik dalam keluarga. 

b.  Anak didik mencakup semua anak yang berada di bawah bimbingan pendidik di lembaga 

formal maupun nonformal. 

c. Anak didik secara khusus adalah individu-individu yang belajar di lembaga pendidikan 

tertentu, yang menerima bimbingan, arahan, nasihat, pembelajaran, dan berbagai hal yang 

berkaitan dengan proses kependidikan. 

Dari pengertian di atas, dapat disimpulkan bahwa mahasiswa memerlukan bimbingan 

dan arahan agar dapat memperoleh pengetahuan, beradaptasi dengan perubahan perkembangan 

fisiknya, membentuk kepribadian, karakter, atau sikap, dewasa, dan mampu melakukan tugas-

tugas kemanusiaan baik di lembaga formal maupun informal. Adapun alasan pendidikan Islam 

perlu diberikan kepada peserta didik antara lain,  

a. Peserta didik atau sumber daya manusia membawa atau memiliki fitrah (potensi). 

b. Pengembangan fitrah yang dimiliki manusia berkaitan dengan pelaksanaan pendidikan. 

c. Anak atau dalam hal ini peserta didik, adalah amanat Allah yang harus 

dipertanggungjawabkan. 

Selain itu menurut perspektif falsafah pendidikan Islam sebagaimana dikemukakan oleh 

Abid Nurhuda , peserta didik adalah setiap individu manusia (al-insan, al-basyar, atau bani 

Adam) yang sedang berada dalam proses perkembangan menuju kesempurnaan atau kondisi 

yang dianggap sempurna (al-Insan al-Kamil). Istilah al-Insan, al-basyar, atau bani Adam 

menunjukkan bahwa setiap peserta didik terdiri dari unsur jasmani dan ruhani, serta memiliki 

 
8 Marlina. Pendidik dalam Konteks Pendidikan Islam. 
9 Syar’i, Ahmad. Filsafat Pendidikan Islam. 



Pendidik dan Peserta Didik dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam  

108 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(2), 2024 

kesamaan universal sebagai makhluk yang berasal dari Nabi Adam a.s. Proses perkembangan 

ini melibatkan pengembangan aspek fisik (jismiyah) dan psikis (ruhiyah) - yaitu akal, nafs, dan 

qalb - agar peserta didik dapat menjalankan fungsi-fungsinya dengan sempurna. Contohnya, 

saat dilahirkan, fisik manusia masih lemah dan belum mampu menggenggam benda atau 

berjalan10. 

Tugas dan Tanggung Jawab Peserta Didik 

Setiap peserta didik perlu menyadari tanggung jawab mereka jika proses pendidikan 

Islam adalah untuk mencapai tujuan yang dimaksudkan. Asma Hasan Fahmi mencantumkan 

hal-hal berikut sebagai tanggung jawab dan tugas yang harus dipenuhi peserta didik:  

a. Peserta didik harus selalu menyucikan hati mereka sebelum menuntut ilmu. 

b. Belajar harus dilakukan dengan maksud menghiasi ruh dengan berbagai sifat keimanan. 

c. Setiap peserta didik berutang rasa hormat kepada guru mereka.  

d. Murid harus belajar dengan sungguh-sungguh dan tabah dalam belajar. 

Hal di atas sejalan dengan pernyataan Asy-Syaikh Bakr bin Abdullah Abu Zaid, dalam 

kitab Hilyah Thālib Al-‘Ilmi bahwa peserta didik atau penuntut ilmu hendaknya memperhatikan 

adab dalam menuntut ilmu11, antara lain sebagai berikut: 

a. Peserta didik hendaknya memahami bahwa menuntut ilmu adalah ibadah, harus 

mengikhlaskan niat karena Allah dalam menuntut ilmu. Oleh karena itu harus menghindar 

dari segala sesuatu yang bisa mengotori niat dalam ketulusan menuntut ilmu. 

b. Senantiasa takut kepada Allah, yakni dengan menjaga syiar-syiar Islam, menampakkan 

sunnah dan menyebarkan dengan mengamalkan dan berdakwah kepadanya.  

c. Peserta didik hendaknya menghiasai diri dengan sikap muqarabah (merasa diawasi) oleh 

Allah, baik saat sendirian maupun saat dalam keramaian.  

d. Peserta didik hendaknya rendah hati dan tidak angkuh maupun sombong. Serta menghiasi 

diri dengan adab-adab pribadi, seperti menjaga kehormatan diri, murah hati, sabar dan 

tawadhu’kepada kebenaran.  

e. Selain itu peserta didik juga harus memiliki bersifat qana’ah dan zuhud, yakni zuhud 

terhadap hal-hal yang haram dan menjauhi hal-hal yang dapat menjerumuskan kepadanya. 

f. Berhias diri dengan muru’ah (keluhuran budi). Misalnya dengan berkakhlak mulia, 

menghargai diri sendiri tanpa kesombongan, memuliakan diri tanpa keangkuhan serta 

semangat menggelorakan kebenaran.  

g. Seorang peserta didik hendaknya memiliki sifat tekun dan teliti, serta sabar dan tekun 

dalam menuntut ilmu. 

SIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan. Pendidikan 

Islam memiliki makna yang lebih dalam daripada sekadar transfer ilmu, yakni mentransfer nilai 

dan mengembangkan potensi peserta didik baik secara jasmani maupun ruhani. Dalam Islam, 

pendidikan dikenal dengan tiga istilah: tarbiyah (pendidikan umum dan pengasuhan), ta’dīb 

(pendidikan yang mencakup ilmu dan kearifan), dan ta‘līm (pengajaran khusus dalam konteks 

agama). Pendidik dalam Islam memiliki peran penting dan bertanggung jawab dalam 

mengembangkan potensi peserta didik secara afektif, kognitif, dan psikomotorik. Peserta didik, 

sebagai manusia yang sedang dalam proses menuju kesempurnaan, perlu menyadari tanggung 

jawab mereka dalam menyucikan hati, menghiasi ruh dengan iman, menghormati guru, dan 

belajar dengan tekun. Pendekatan pendidikan Islam menekankan pentingnya adab dalam 

menuntut ilmu, seperti ikhlas, takut kepada Allah, rendah hati, qana’ah, zuhud, dan tekun. 

 
10 Nurhuda, Abid. Peta Jalan Kehidupan Yang Tak Terlupakan, Yogyakarta: The Journal Publishing, 2023. 

11 Al-Ajurri, et.al. Ensiklopedia Adab Penuntut Ilmu. Sukoharjo: Pustaka Arafah, 2020. 



Pendidik dan Peserta Didik dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam  

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(2), 2024| 109 

Implementasi nilai-nilai pendidikan Islam dalam kurikulum modern menunjukkan relevansi 

konsep ini dengan kebutuhan zaman sekarang. Dengan demikian, pemahaman mendalam 

tentang konsep pendidikan Islam bagi pendidik dan peserta didik sangat penting untuk 

mencapai tujuan pendidikan yang diharapkan, yaitu kebahagiaan di dunia dan akhirat serta 

pencapaian al-Insan al-Kamil (manusia sempurna). 

DAFTAR PUSTAKA 

Abd. Ghani, & Moh Ali. (2022). Konsep Pendidikan Islam Perspektif Imam Al-Ghazali. El-Fata: 

Jurnal Ilmu Tarbiyah, 2(01), 18–31. https://doi.org/10.36420/eft.v2i01.104 

Abdullah, M. (2022). Problematika Dan Krisis Pendidikan Islam Masa Kini Dan Masa Yang Akan 

Datang. AL-URWATUL WUTSQA: Kajian Pendidikan Islam, 2(1), 66–75. 

Abror, S., Masitoh, S., & Nursalim, M. (2022). Konsep Pendidik Dalam Perspektif Filsafat 

Pendidikan Islam. JUPE : Jurnal Pendidikan Mandala, 7(4), 908–916. 

https://doi.org/10.58258/jupe.v7i4.4313 

Al-Ajurri, et.al. (2020). Ensiklopedia Adab Penuntut Ilmu. Sukoharjo: Pustaka Arafah 

Indana, N., Fatikah, N., & Nady, N. (2020). Nilai-Nilai Pendidikan Islam. Ilmuna: Jurnal Studi 

Pendidikan Agama Islam, 2(2), 172–196. https://doi.org/10.54437/ilmuna.v2i2.193 

Marlina. (2018). Pendidik Dalam Konteks Pendidikan Islam. Al I’tibar: Jurnal Pendidikan Islam, 

11(1), 1–5. 

Mulasi, S. (2022). Peran Madrasatul Ula Dalam Pembentukan Kecerdasan Spiritual Anak. 

Genderang Asa: Journal of Primary Education, 2(1), 25–40. 

https://doi.org/10.47766/ga.v2i1.1353 

Nuzli, M., Fajar, A., Rahmawati, H. K., & Hanoum, F. C. (2022). Filsafat Pendidikan Islam (H. 

Hamdan, Ed.). Widina. 

Nurhuda, Abid. (2023). Peta Jalan Kehidupan Yang Tak Terlupakan, Yogyakarta: The Journal  

Publishing, 

Syar’i, Ahmad. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

  

 

  

https://doi.org/10.58258/jupe.v7i4.4313

