
Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 23 

Volume 1 Issue 1 (2023) Pages 23-39 

Jurnal Al-Muharrik: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
E-ISSN: .........  

P-ISSN: ……. 

 

INOVASI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM  

DI MADRASAH 

 

Nur Mas Hani 1, Mutmainah2, Ibnu Mas’ud Luthfi3 

Pendidikan Agama Islam, STIT Muhammadiyah Bojonegoro1 

Pendidikan Agama Islam, STAI Syaikhona Kholil Madura2 

Pendidikan Agama Islam, STAI At-Tahdzib Ngoro Jombang3  

nurmashani@gmail.com 

 

Abstrak 
Inovasi Pendidikan Agama Islam di madrasah harus terus dikembangkan sebab hingga 

kini kualitas Pendidikan Agama Islam di madrasah masih cenderung dinomorduakan oleh 

Muslim di negara kita yang mayoritas ini. Masalah-masalah yang dijumpai diantaranya 

kurikulum yang sering berubah yang kurang diikuti dengan penyiapan perangkat 

pendukungnya, guru yang belum professional, orientasi pembelajaran yang masih pada 

transfer pengetahuan agama, penekanan pada hafalan, dominasi penggunaan metode 

ceramah, cenderung monoton, indoktrinatif, teacher-centered, top-down, sentralistis, 

mekanis, verbalis, kognitif, dan misi pendidikan kurang terarah. 

Menghadapi berbagai problema tersebut diperlukan inovasi pendidikan agama Islam di 

madrasah, di antaranya dengan memperjelas visi-misi pendidikan, orientasi pada 

kebutuhan peserta didik, profesionalisme guru, metode pembelajaran yang inovatif yang 

mengedepankan problem solving, dan orientasi manajemen pendidikan berbasis pada 

madrasah. Untuk itu pemerintah harus terlibat aktif dan memberi peluang pada 

masyarakat untuk terlibat secara aktif, kreatif dan inovatif. 
Kata Kunci: Inovasi, Pendidikan Agama Islam, Madrasah 

 

Abstract  
Innovations in Islamic Religious Education in madrasas must continue to be developed because 

up to now the quality of Islamic Religious Education in madrasas still tends to be secondary to 

Muslims in our country, which is the majority. The problems encountered include a frequently 

changing curriculum which is not followed by the preparation of supporting equipment, teachers 

who are not yet professional, learning orientation which is still on the transfer of religious 

knowledge, emphasis on memorization, the dominant use of the lecture method, tends to be 

monotonous, indoctrinative, teacher-centered, top-down, centralized, mechanical, verbalist, 

cognitive, and less focused educational mission. 

Facing these various problems requires innovation in Islamic religious education in madrasas, 

including clarifying the vision and mission of education, orientation to the needs of students, 

professionalism of teachers, innovative learning methods that prioritize problem solving, and 

management orientation of education based on madrasas. For this reason, the government must 

be actively involved and provide opportunities for the community to be actively involved, 

creative and innovative. 

Keywords: Innovation, Islamic Religious Education, Madrasah 
 

 

 

 

 

 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

 

24 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan pewarisan nilai, merupakan proses  mempersiapkan generasi 

mudanya untuk menjalankan kehidupan   secara  efektif  dan  efisien. Melalui pendidikan 

pula kebangkitan, kemajuan, kekuatan-kekuatan masyarakat dan umat dari segi material dan 

spiritual dapat terlaksana. 

Kemajuan   dalam berbagai sektor  kehidupan  tidak terlepas dari sumber daya 

manusia yang  berkualitas.  Dengan  demikian,  lembaga  pendidikan dituntut untuk 

meningkatkan kualitas pendidikan yang dikembangkan. Oleh karena itu tujuan pendidikan 

diarahkan untuk meningkatkan kualitas manusia, yakni manusia yang beriman dan 

bertaqwa kepada Tuhan  Yang Maha Esa, berbudi pekerti luhur, berkepribadian baik, 

disiplin,   bekerja  keras,  bertanggung  jawab,  mandiri,  cerdas,  dan terampil.  Lembaga  

pendidikan,  termasuk  madrasah  harus  mampu mencerdaskan   kehidupan   bangsa   dan   

mengembangkan   manusia seutuhnya. 

Kemajuan   ilmu   pengetahuan   dan   teknologi   mengakibatkan proses penerimaan 

masyarakat terhadap lulusan pendidikan semakin ketat. Ditambah lagi, ilmu pengetahuan 

yang berlandaskan iman dan taqwa secara  otomatis menambah sikap masyarakat dalam 

memilih lembaga pendidikan  semakin selektif. Dengan demikian, tidak salah jika  

madrasah  harus  berbenah  diri  –  kalau mau menjadi sebuah pilihan – karena madrasah 

merupakan salah satu lembaga pendidikan yang bercirikan Islam. 

Keberadaan madrasah dengan berbagai pola pengembangannya tidak serta- merta 

berjalan mulus, namun banyak menghadapi kendala. Di   satu    sisi,    madrasah   merupakan   

lembaga   pendidikan   yang mempunyai  jumlah siswa yang signifikan dari total populasi 

siswa ditingkat dasar dan  menengah. Namun, di sisi lain, dengan jumlah yang besar 

tersebut,  madrasah menghadapi kesulitan dan terisolasi dari arus modernisasi. Pendidikan 

madrasah terdorong menjadi milik masyarakat pinggiran  (pedesaan). Pendidikan 

madrasah selama  ini seakan-akan tersisih dari mainstream pendidikan nasional. 

Akibatnya, madrasah   sebagai   “pendatang   baru”   dalam   sistem   pendidikan nasional  

cenderung  menghadapi  berbagai  kendala,  baik  dalam  hal mutu  pendidikan,  manajemen,  

maupun  kurikulum.  Namun  demikian, madrasah masih banyak menyimpan  potensi dan 

nilai positif yang dapat dikembangkan jika dilakukan Inovasi di semua lini. 

Pembaharuan pendidikan di madrasah akan efektif jika merujuk pada permasalahan 

aktual yang dihadapi madrasah saat ini. Oleh karena itu pembahasan berikut diuraikan 

tentang hakekat pendidikan Islam, pendidikan agama Islam di madrasah, masalah-masalah 

dalam manajemen madrasah, dan kemudian dikemukakan pembaharuan pendidikan Islam 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023| 25 

di Madrasah. 

Pendidikan dalam  konteks  Islam  lebih  dikenal dengan  istilah  “al- tarbiyyah, 

al-ta’lîm, al-ta’dîb, dan al-riyâdlah. Setiap istilah mempunyai makna yang berbeda-beda 

sesuai dengan teks dan konteksnya, walau kadang  mempunyai makna yang sama dalam 

hal-hal tertentu. Dari keempat  terma  tersebut,  para  ahli  pendidikan berbeda-beda  dalam 

memaknai  terma   tersebut,  namun  pada  hakikatnya  adalah  sama. Yakni,  proses   

penyampaian  sesuatu  sampai  batas  kesempurnaan, transformasi   ilmu    dan    

pemahaman,   pemeliharaan   anak   didik, penanaman etika, bimbingan jiwa. Sedangkan 

terma al-riyâdlah hanya khusus  dipakai  oleh   Imam  al-Ghazali  dengan  istilah  Riyâdlah  

al- Sibyan. 

Menurut  Muhammad  Athiyah  al-Abrasyi,  sebagaimana  yang dikutip oleh 

Muhaimin, ia mendefinisikan al-tarbiyyah sebagai upaya mempersiapkan  individu  untuk  

kehidupan  yang  lebih  sempurna, kebahagiaan  hidup,  cinta  tanah  air,  kekuatan  raga,  

kesempurnaan etika, sistematik dalam berfikir, tajam perasaan, giat dalam berkreasi, 

toleransi pada yang  lain,  berkompetensi  dalam  mengungkapkan bahasa tulis dan bahasa 

lisan, dan terampil berkreativitas. 

Dari terma al-tarbiyyah, al-ta’lîm, al-ta’dîb, dan al-riyâdlah, para ahli 

memformulasikan   hakikat   pendidikan   Islam   sebagai   berikut:   

1. Muhammad SA Ibrahimy, sebagaimana yang dikutip oleh Muhaimin, menyatakan 

bahwa pendidikan Islam adalah suatu sistem pendidikan yang  memungkinkan  

seseorang  dapat  mengarahkan  kehidupannya sesuai dengan cita-cita Islam, sehingga 

dengan  mudah ia dapat membentuk hidupnya sesuai dengan ajaran Islam. 

2. Omar Mohammad al-Toumi al-Syaibany mendefinisikan pendidikan Islam dengan: 

Perubahan yang diingini yang diusahakan oleh proses pendidikan atau  usaha 

pendidikan untuk  mencapainya, baik  pada  tingkah laku   individu   dan   

pada   kehidupan   pribadinya,   atau   pada kehidupan masyarakat dan pada 

alam sekitar tentang individu itu hidup,  atau pada proses pendidikan sendiri 

dan proses pengajaran sebagai suatu aktifitas  asasi dan sebagai proporsi 

diantara profesi-profesi asasi dalam masyarakat. 

 

Definisi  yang  diberikan oleh  al-Syaibany bukan  hanya  sekedar terjadi  pada 

manusia secara pribadi, namun lebih luas cakupannya, yakni  perubahan yang diinginkan 

baik tingkah laku individu pada kehidupan  pribadi, masyarakat, atau alam sekitarnya 

dengan proses pendidikan dan pengajaran. 

Beberapa pengertian pendidikan Islam di atas mendeskripsikan bahwa   keberadaan  

pendidikan  Islam  tidak  sekedar  menyangkut persoalan  ciri  khas,  tetapi  lebih  

mendasar  lagi,  yaitu  tujuan  yang diidamkan dan  diyakini sebagai pendidikan yang 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

 

26 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 

paling ideal. Oleh karena itu, pendidik dalam membimbing anak didiknya harus melihat 

kembali  pada  hakikat  dan  tujuan  pendidikan  Islam  sesuai  dengan jenjang 

pendidikannya, yaitu  tidak sekedar melaksanakan tanggung jawab sebagai guru dengan 

menyampaikan materi pelajaran. Hal ini diharapkan  agar  keberadaan  madrasah  tidak  

sekedar  menambah lembaga pendidikan di Indonesia, dan juga tidak menjadi persoalan 

baru bagi pemerintah terkait lulusannya, mengingat jumlah madrasah saat ini sangat 

signifikan. 

Keberhasilan madrasah dalam menyiapkan anak didik untuk menghadapi  tantangan  

masa  depan  yang  lebih  kompleks,  dapat menghasilkan lulusan yang akan menjadi 

pemimpin umat, pemimpin masyarakat,  dan  pemimpin  bangsa  yang  ikut  menentukan  

arah perkembangan bangsa ini. Sebaliknya, kegagalan madrasah dalam menyiapkan anak  

didik  untuk  menghadapi  tantangan  masa  depan akan   menghasilkan lulusan-lulusan 

yang frustrasi, tersisih,   dan menjadi beban masyarakat. 

Madrasah  adalah  salah  satu  bentuk  kelembagaan  pendidikan  Islam  yang  

memiliki sejarah sangat panjang. Pendidikan Islam itu sendiri dalam pengertian umum 

dapat dikatakan muncul dan berkembang seiring  dengan munculnya Islam itu sendiri. 

Melihat pentingnya lembaga pendidikan dalam menyiapkan sumber  daya  manusia yang 

berkualitas, sejak awal Rasulullah telah memberikan perhatian khusus kepada  

pengembangan pendidikan. Ketika pertama  kali  mengembangkan  ajaran  Islam  di  

kota  Mekah,  beliau  telah  menggunakan beberapa lembaga  sebagai  sentra pendidikan  

untuk mengajarkan agama  Islam.  Meskipun lembaga-lembaga  pendidikan  tersebut  

belum  seperti  lembaga-lembaga  formal  di  Yunani, lembaga-lembaga  pendidikan  itu  

telah  ikut  berpartisipasi  dalam  memajukan  pendidikan masyarakat muslim pada waktu 

itu. 

Dalam perkembangannya mengenai berdirinya lembaga madrasah pertama 

mengalami perdebatan.  Richard  Bulliet  mengungkapkan  bahwa  eksistensi  madrasah-

madrasah  yang lebih  tua  ada  di  wilayah  persia  (Iran)  yang  berkembang  165  tahun  

sebelum  madrasah Nizhamiyah. Madrasah yang tertua tersebut adalah Madrasah Miyan 

Dahiya yang didirikan oleh  Abu  Ishaq  Ibrahim  bin  Muhammad  di  Naisabur.  

Terjadinya  perbedaan  pendapat mengenai  sejarah  pertama  berdirinya  madrasah  

menurut  penulis  tidak  lepas  dari  nuansa politik  pada  saat  itu.  Madrasah  Miyan  

Dahiya  mengajarkan  dan  mengembangkan  fiqih Maliki,  sedangkan  madrasah  Al-

Baehaqiyah  mengembangkan  mazhab  Ahli  Sunnah  Wal Jama’ah. 

Madrasah terus mengalami perkembangan hingga ke Indonesia. Di Indonesia 

madrasah juga mengalami perkembangan dalam kurun waktu sejarah yang cukup panjang. 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023| 27 

Dimulai dari masuknya kolonialisme Fortugis ke Malaka, yang kemudian pada masa 

kolonialisme Belanda, dan Jepang. Seterusnya pada masa kemerdekaan. 

Ali  Aljumbulati  dalam  dalam  Perbandingan  Pendidikan  Islam  menyatakan  

bahwa madrasah  pertama kali didirikan di Naisabur yaitu madrasah Al-Baehaqiyah. 

Madrasah ini berdiri karena di  masjid-masjid telah dipenuhi oleh kegiatan shalat dan 

halaqah-halaqah. Karena khawatir mengganggu  kegiatan ibadah shalat dan yang 

lainnya, maka oleh Abu Hasan Al-Baehaqi mendirikan sebuah madrasah.
 
Islam pada 

awal perkembangannya sudah mempunyai lembaga pendidikan dan pengajaran. Institusi 

pertama yang digunakan sebagai tempat kegiatan  belajar membaca, menulis, dan 

menghafal Al-qur’an  yaitu Darul Arqam (sebuah rumah sahabat). Pada saat itu, 

Rasulullah SAW sendiri bertindak sebagai guru dalam mengajar, dan membimbing 

mereka dalam memahami Al-qur’an. Selanjutnya setelah hijrah ke Madinah (Yasrib), 

maka kegiatan pendidikan belajar dipusatkan di Mesjid Nabawi. Selain masjid, ada 

beberapa istilah institusi pendidikan yang digunakan pada  periode pertama dan kedua. 

Ada  beberapa  lembaga-lembaga  pendidikan  Islam  terdiri  dari  Masjid,  Al-Kuttab, 

Zawiyyah, Al-Maristan, dan Madrasah 

1. Masjid 

Rumah Dar al-Arqam bin Al-Arqam merupakan tempat pertama berkumpulnya 

kaum muslimin  beserta  Rasulullah  SAW  untuk  belajar  hukum-hukum  dasar  agama  

Islam. Sebenarnya  rumah  itu  merupakan  lembaga  pendidikan  pertama  atau  madrasah  

yang pertama sekali dalam Islam. Guru yang  bertindak sebagai pengajar di lembaga 

tersebut adalah Rasulullah sendiri. Masjid dapat dikatakan  madrasah yang berukuran 

besar yang menghimpun kekuatan umat Islam baik dari segi fisik dan mentalnya. Masjid 

pertama yang dibangun  Nabi  adalah  mesjid  At-Taqwa  di  Quba.  Rasulullah  

membangun   ruangan disebelah utara mesjid Madinah dan masjid Al-Haram yang disebut 

Al-Suffah untuk tempat tinggal orang-orang fakir miskin yang tekun mempelajari ilmu. 

Kemudian mereka dikenal sebagai ahli Suffah. 

Masjid disamping tempat sembahyang juga dipergunakan pula untuk 

mendiskusikan dan mengkaji permasalahan dakwah Islamiah, yaitu seperti penyuluhan 

yang menyangkut siasat perang dalam  menghadapi musuh-musuh Islam. Oleh karena 

itu kaum muslimin berkumpul  di  dalam  mesjid   hendaknya  senantiasa  

memusyawarahkan  dan  bertukar pendapat tentang segala  masalah atau  urusan  yang 

berkaitan  dengan  kehidupan sosial keagamaan dan sosial kemasyarakatan.  

2. Lembaga Pendidikan Maktab atau Kuttab 

Mayoritas ahli  sejarah sepakat bahwa  Maktab/kuttab adalah  lembaga  pendidikan 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

 

28 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 

dasar.  Maktab/kuttab  dalam  sejarahnya  dikelompokkan  ke  dalam  lembaga  pendidikan 

tertutup sekaligus terbuka terhadap ilmu umum. Pada mulanya guru-guru kuttab tersebut 

adalah orang-orang non-muslim,  terutama orang-orang Kristen dan Yahudi. Pada abad 

pertama Islam Klasik di kuttab hanya diajarkan  membaca dan menulis, lalu meningkat 

dengan diajarkan pendidikan keagamaan. Sejak abad ke 8 M,  kuttab  mulai mengajarkan 

pengetahuan umum di samping ilmu agama. 

3. Zawiyah 

Kata  zawiyah  berarti  sudut  mesjid,  yang  digunakan  untuk  i’tikaf  (diam)  dan 

beribadah.  Pengertian  zawiyah  sering  dikatakan  sebagai  asrama  atau  pondok  dimana 

beberapa  tarikat  tasawuf  dikembangkan  seperti  tarikat  al-Qadariyah,  al-Tijaniyah  

dll. Diwilayah  Maghribi  “zawiyah”  dikenal  sebagai  madrasah  diniyah  dan  sebagai  

tempat tinggal untuk menjamu tamu-tamu asing. Pada abad ke 8 Hijriyah zawiyah ini 

berkembang menjadi  madrasah  untuk  mengajarkan  Al-Quran,  dan  Al-hadis  serta  

dasar-dasar  ilmu pengetahuan. 

4. Maristan 

Maristan dikenal sebagai lembaga ilmiah yang paling penting dan sebagai tempat 

penyembuhan  dan  pengobatan  pada  zaman  keemasan  Islam  di  dalamnya  para  dokter 

mengajar ilmu kedokteran dan  mereka secara tekun mengadakan studi penelitian secara 

menyeluruh. Metode studi ilmu kedokteran yang demikian itu adalah metode yang paling 

modern, masa itu yang menggungguli lain. Maka dari itu sistem Maristan ini merupakan 

standar kedokteran yang progresif dan original Islami, di mana antara madrasah dan rumah 

sakit menjadi satu kesatuan, karena di dalam Maristan ini dipelajari ilmu kedokteran secara 

ilmiah dan praktik amaliah yang kemudian tersebar ke seluruh dunia Islam di Timur dan 

di belahan Barat. Sebagai bukti  bahwa kemajuan masyarakat yang hebat dan telah 

modern saat itu telah terjadi di dalam negara Islam. 

5. Lembaga Pendidikan Madrasah 

Sejarah pertama kalinya timbul istilah “Madrasah” adalah berkenaan dengan upaya 

khalifah Abbasiyah Harun al-Rasyid guna menyediakan fasilitas belajar ilmu kedokteran 

dan ilmu-ilmu penopang  lainnya di lingkungan klinik (Bimaristain) yang dibangunya di 

Baghdad. Komplek ini dikenal dengan sebutan “Madrasah Baghdad”. Namun 

kelihatannya  pemakaian istilah tersebut cenderung anatema, terutamakalau diperhatikan 

tidak adanya kelanjutan dari madrasah Baghdad,kecuali munculnya Bait al-Hikmah 

dimasa Makmun. 

Para ahli sejarah berbeda pendapat tentang munculnya madrasah sebagai lembaga 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023| 29 

pendidikan Islam yang kita kenal seperti sekarang ini. Hasan Ibrahim Hasan berpendapat 

bahwa,  madrasah  belum   muncul  sebelum  abad  IV  Hijriyah  (sebelum  10  Masehi), 

menurutnya madrasah pertama adalah  “Madrasah al-Baihaqiyah” di Naisapur. Madrasah 

al-Baihaqiyah yang didirikan di Naisapur oleh Abu Hasan ali al-Baihaqi (w. 414 H). Hasil 

penelitian seseorang peneliti Richard Bulliet pada tahun 1972,  mengungkapkan bahwa 

selama dua abad sebelum madrasah Nizhamiyah di Baghdad sudah berdiri  madrasah di 

Naisapur sebanyak 39 madrasah dengan madrasahnya yang tertua yaitu “Miyan Dahiya” 

yang mengajarkan fiqh Maliki.Demikian juga Naji Ma’ruf mengatakan, bahwa 165 tahun 

sebelum madrasah Nizhamiyah sudah ada madrasah di Maa waraa al-Nahri dan 

khurrasan. Sebagai bukti ia mengungkapkan  data dari Tarikh al-Bukhari yang 

menjelaskan bahwa Ismail bin Ahmad (w. 295 H) mempunyai  madarasah yang 

dikunjungi oleh para pelajar untuk melanjutkan pelajaran mereka. Madrasah Naisapur 

pada masa awal ini didirikan oleh seorang ulama fiqh dengan tujuan utama untuk 

mengembangkan ajaran mazhabnya. Pada umumnya  madrasah  tersebut  mengajarkan  

satu  mazhab  fiqh  saja  dan  sebagian  besar bermazhab Syafi’i. Dari 39 madrasah yang 

dikemukakan oleh Bulliet, hanya satu madrasah yang mengajarkan  fiqh Maliki, empat 

madrasah yang mengajarkan fiqh mazhab Hanafi, dan yang lainnya mengajarkan fiqh 

mazhab Syafi’i. 

Pendapat lain mengatakan bahwa madrasah muncul pertama kali di dunia Islam 

adalah madrasah al-Nizhamiyah, yang didirikan oleh Nizham al-Mulk, seorang penguasa 

dari Bani Saljuk (w. 485 H.) Ibnu  Atsir menyebutkan bahwa Nizham al-Mulk seorang 

wazir sultan Maliksyah Bani Saljuk (465-485)  mendirikan dua madrasah yang terkenal 

dengan nama madrasah al-Nizhamiyah di Baghdad dan di Naisapur, kemudian diberbagai 

wilayah yang dikuasainya. 

Dari  berbagai  keterangan  di  atas  kirannya  jelas  bahwa  istilah  madrasah  pernah 

muncul pada masa Khalifah Abbasiyah Harun al-Rasyid yang disebut dengan “Madrasah 

Baghdad”,  akan  tetapi  belum  populer  dan  mengalami  stagnasi.  Madrasah  di  kawasan 

Naisapur pada abad ketiga. Para  peneliti kebanyakan menyebutkan wilayah yang sama 

yaitu  di  Naisapur,  namun  berbeda  madrasah  mana  yang  dimaksud.  Sebagian  peneliti 

menyebutkan  madrasah  “al-Baihaqiyah”,  tetapi  ternyata  jika  dilihat  dari  masa  hidup 

pendirinya yaitu Abu Hasan Ali al-Baihaqi yang wafat 414 H, pendapat ini kurang tepat. 

Sebagian lagi berpendapat madrasah “Miyan Dahiya”, mungkin pendapat inilah yang 

lebih kuat. Sedang madrasah Nizhamiyah di Baghdad adalah madrasah terbesar pertama 

di dunia Islam yaitu pada abad kelima Hijriyah. 

Madrasah  sebagaimana  yang  kita  kenal  dewasa  ini,  bukan  institusi  atau  



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

 

30 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 

lembaga pendidikan Islam asli Indonesia, tetapi berasal dari dunia Islam Timur Tengah 

yang muncul sebagai simbol kebangkitan golongan Sunni, dan madrasah didirikan sebagai 

sarana transmi si ajaran-ajaran golongan Sunni. Pada perkembangan berikutnya, madrasah 

merupakan lembaga pendidikan Islam formal, berbeda dengan dengan  kuttab dan 

mesjid. Seluruh dunia Islam telah mengadopsi sistem madrasah di samping kuttab dan 

masjid,  untuk mentransfer nilai- nilai Islam. Pada awal perkembangannya, madrasah 

tergolong lembaga pendidikan setingkat college (jika dibandingkan dengan lembaga 

pendidikan Islam saat ini). Namun, selanjutnya madrasah  tidak  lagi  berkonotasi  

sebagai  akademik,  tetapi  sekolah  tingkat  dasar  sampai menengah. 

Menengok sejarah pertumbuhan dan perkembangan madrasah di Indonesia tidak 

bisa lepas dengan masuknya Islam di Indonesia. Fase Madrasah di Indonesia dapat dibagi 

menjadi tiga fase. Fase pertama, sejak mulai tumbuhnya pendidikan Islam sejak awal 

masuknya Islam ke Indonesia sampai munculnya zaman  pembaharuan pendidikan Islam 

di Indonesia. Fase kedua,  sejak  masuknya  ide-ide  pembaharuan   pendidikan   Islam  

di  Indonesia,  gerakan pembaruan Islam yaitu (1) faktor keinginan untuk kembali 

kepada  al-quran dan hadis, (2) faktor semangat nasionalisme dalam melawan penjajah; 

(3) faktor memperkuat basis gerakan sosial,  ekonomi,  budaya,  dan  politik;  dan  (4)  

faktor  pembaharuan  spendidikan  Islam  di Indonesia. Fase ketiga, sejak terbentuknya 

Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional (UU No.2 Tahun 1989 dan dilanjutkan 

dengan UU No. 20 Tahun 2003). 

Menurut Muhaimin, kehadiran madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam  

dilatarbelakangi  oleh  empat  hal,  yaitu:  Pertama, realisasi dari Inovasi  pendidikan 

Islam.  Kedua,  penyempurnaan sistem   pendidikan  pesantren  agar  memperoleh  

kesempatan  yang sama dengan  pendidikan sekolah umum. Ketiga, keinginan sebagian 

kalangan  santri  terhadap  model  pendidikan  Barat.  Keempat,  upaya menjembatani  antara  

sistem  pendidikan  tradisional  pesantren  dan sistem pendidikan Barat. Perubahan bidang 

pendidikan dikalangan umat islam dari model tradisional ke arah modern, terus mengalami 

kemajuan yang positif. Akan  tetapi, penguasaan ilmu keislaman mengalami penurunan. 

Pentingnya  madrasah  sebagai  lembaga  pendidikan  dasar  dan menengah bagi 

masa depan umat Islam di Indonesia, kiranya tidak perlu  diperdebatkan lagi. Madrasah, 

yang sampai saat ini jumlahnya mencapai ribuan di seluruh Indonesia, masih tetap menjadi 

tumpuan harapan  sebagian  besar umat  Islam  yang  menginginkan  anak-anak mereka 

“bahagia di dunia  dan  bahagia di akhirat‟. Artinya, menguasai ilmu  dunia  dan  ilmu  

akhirat  sekaligus,  sesuatu  yang  –  menurut mereka – tidak atau belum dapat diberikan 

oleh sekolah. 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023| 31 

Namun, realitas pendidikan di madrasah saat ini bisa dibilang telah  mengalami  

masa  intellectual  deadlock.  Di  antara  indikasinya adalah: pertama, minimnya upaya 

Inovasi, dan kalau toh ada kalah cepat dengan  perubahan   sosial, politik dan  kemajuan  

ilmu pengetahuan dan teknologi. Kedua, praktik pendidikan Islam sejauh ini    masih   

memelihara   warisan   yang   lama   dan   tidak   banyak melakukan  pemikiran  kreatif,  

inovatif  dan  kritis  terhadap  isu-isu aktual. Ketiga,  model pembelajaran  pendidikan Islam 

terlalu menekankan  pada pendekatan intelektualisme-verbalistik  dan menegaskan 

pentingnya interaksi edukatif dan  komunikasi humanistik antara guru-murid. Keempat, 

orientasi pendidikan Islam menitikberatkan pada pembentukan „abd atau hamba Allah dan 

tidak seimbang   dengan   pencapaian   karakter   manusia   muslim   sebagai khalîfah   fi   

al-ardl.  

Dengan  demikian,   dapat   dikatakan   bahwa pendidikan Islam tidak dapat 

dilaksanakan secara "asal" tanpa adanya perencanaan yang  mengacu pada hakikat 

pengetahuan, ketrampilan dan sikap mental. 

Persepsi masyarakat terhadap madrasah di era modern  belakangan  ini,   semakin   

menjadikan   madrasah   sebagai  lembaga pendidikan  yang  unik.  Di  saat  ilmu  

pengetahuan  dan  teknologi berkembang  pesat,  dan  di  saat  perdagangan  bebas  dunia  

makin mendekati pintu gerbangnya, madrasah tampak mengalami kebingungan. Mempunyai 

potensi dan kemampuan dalam menyikapi perubahan  zaman,  namun  belum  mampu  

menggunakan  potensi tersebut.  Dengan  potensi  yang  ada,  madrasah  menjadi  lembaga 

pendidikan yang diharapkan mampu membekali diri peserta didik dalam menghadapi 

perubahan zaman. Untuk  mewujudkan  harapan  semua  pihak,  mau  tidak  mau, madrasah   

harus   melakukan   perubahan   di   semua   aspek   untuk meningkatkan mutu pendidikannya, 

baik mengenai kurikulum, guru, materi, metode, dan evaluasi. Berikut diuraikan secara 

singkat mengenai aspek-aspek tersebut. 

 

METODOLOGI (Times New Roman, 12, tebal, spasi 1.15) 

Penelitian ini merupakan library research (penelitian pustaka), yaitu proses 

pendalaman, penelaahan, dan pengidentifikasian pengetahuan yang ada dalam kepustakaan, 

sumber bacaan, buku-buku, referensi, atau hasil penelitian yang lain yang berhubungan dengan 

masalah yang diteliti. Moh. Nazir mengatakan bahwa “studi kepustakaan (library research) 

adalah upaya menggali teori-teori yang telah berkembang dalam bidang ilmu yang 

berkepentingan, mencari metode-metode serta teknik penelitian, baik dalam mengumpulkan 

data atau menganalisis data, sehingga diperoleh orienta yang lebih luas dari masalah yang 

dipilih.” 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

 

32 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 

Adapun pengumpulan data dilakukan dengan cara mengumpulkan dokumen-dokumen 

berupa kitab Ihya Ulumuddin, jurnal penelitian, buku dan artikel yang relevan dengan 

pembahasan tentang kepribadian guru dan setelah data terkumpul, peneliti mendeskripsikan dan 

menganalisia gagasan-gasan atau ide-ide pokok Imam Al Ghazali serta data yang ditulis 

disumber data primer dan sumber data sekunder. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN (Times New Roman, 12, tebal, spasi 1.15) 

Kurikulum 

Kurikulum adalah rencana program pengajaran atau pendidikan yang   akan  diberikan  

kepada  anak  didik  untuk  mencapai  tujuan pendidikan. Kurikulum tidaklah merupakan hal 

yang pasti (statis), artinya  keberadaan kurikulum harus berubah sesuai dengan perkembangan 

zaman  dan sesuai dengan lingkungan, agar nantinya menghasilkan lulusan yang cerdas   dan     

bermoral. Kurikulum madrasah  harus  disesuaikan   dengan  perkembangan  zaman,  dan 

kemajuan   teknologi   karena   masyarakat   pada   umumnya   selalu berubah sesuai dengan 

perubahan zaman. Meskipun demikian perubahan kurikulum harus mengacu pada rencana 

strategic pendidikan nasional agar tidak terkesan gradual, ganti mentri ganti kebijakan (baca 

kurikulum). 

Kurikulum   madrasah   yang   pelaksanaannya   serba   setengah-setengah  dan  

kebijakan  di   bidang  kurikulum  kurang   dibarengi dengan kebijakan di bidang perangkat-

perangkat pendukungnya, mengakibatkan   kesenjangan   antara   idealitas   kurikulum   dengan 

kemampuan perangkat operasionalnya. Untuk itu, diperlukan sebuah kurikulum  yang   mampu  

menciptakan   aspek   lingkungan   hidup, pegangan   hidup, kebutuhan hidup, dan dinamika 

kehidupan. 

Kurikulum  yang  dimaksud,  menurut  Ainurrafiq  Dawam  dengan kurikulum 

terintegrasi. Untuk merealisasikan aspek tersebut, diperlukan pergeseran paradigma dan 

karakteristik keilmuan dalam penerapan kurikulum pendidikan madrasah. Kurikulum harus 

fokus dengan disain yang terencana, agar out put pendidikan sesuai dengan visi misi 

pendidikan madrasah. 

Guru Pendidikan Agama Islam 

Beban seorang guru sangat berat bila dipandang dari tugas dan tanggung jawabnya. 

Karena misi  guru adalah mempersiapkan  dan menfasilitasi peserta didik untuk menjadi 

individu yang bertanggung jawab  dan  mandiri,  bukan  menjadikan  mereka  manja  dan  

beban masyarakat.   Seorang   guru   dalam   menyampaikan   materi   harus berpedoman 

kepada  filsafat pendidikan Islam. Misalnya, bagaimana gambaran filosofis konsep nilai yang 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023| 33 

selama ini disebut dengan anak yang saleh, insân kâmil. Seorang  guru setidaknya memahami 

Islam dalam perspektif kebudayaan, sejarah, dan perkembangan sains. 

Menurut Medley, sebagaimana yang dikutip oleh Muhaimin, keberhasilan guru dalam 

menjalankan tugas kependidikannya terdapat beberapa asumsi yang pada akhirnya dapat 

dijadikan sebagai titik tolak keberhasilannya. Pertama, tergantung pada kepribadiannya. 

Kedua, tergantung pada penguasaan metode. Ketiga, tergantung pada frekuensi dan intensitas 

interaktif dengan siswa. Keempat, tergantung pada  penampilan. Dengan  demikian,  

peningkatan  mutu  guru  di masa depan diperlukan pengamatan secara cermat terhadap 

fenomena sosial dan kultural. Saat ini,  banyak orang cerdas, terampil, pintar, profesional,  

tetapi  tidak  dibarengi  dengan  aqidah  dan  kedalaman spiritual serta keunggulan akhlak. 

Padahal, seorang guru adalah pihak yang sering berinteraksi dengan anak didik. 

Materi Pendidikan Agama Islam 

Materi  pelajaran  Pendidikan  Agama  Islam  di  setiap  jenjang pendidikan madrasah 

MI, MTs, MA hendaknya berkelanjutan. Hal ini diharapkan agar materi pelajaran tidak hanya 

mengulang-ulang, atau bahkan bersifat tambal sulam. Di samping itu, penanaman akhlak dan 

budi  pekerti harus ditekankan. Menurut A. Malik Fajar, MI sebagai pendidikan  tingkat  

dasar  mempunyai  peran  penting  dalam  proses pembentukan   kepribadian   peserta   didik,   

baik   bersifat   internal, eksternal, dan suprainternal.  Lembaga pendidikan dasar semisal MI 

sangat membutuhkan perhatian lebih, baik sistem, materi, manajemen, maupun  mutu, agar 

nantinya  kesalahan yang dilimpahkan  kepada Madrasah Ibtidaiyah tidak terulang lagi. 

Husni  Rahim  menyatakan  bahwa  madrasah  sebagai  lembaga pendidikan yang 

bercirikan Islam tidak hanya mengedepankan ciri formal  dalam kurikulum saja. Namun, 

setidaknya ada tiga program utama  yang   perlu  ditetapkan.  Pertama,  program  mafikkib  

dengan nuansa Islam; kedua,  program pelajaran agama dengan nuansa ilmu pengetahuan 

dan teknologi; dan ketiga, penciptaan suasana keagamaan di madrasah. Program mafikkib  

dengan  nuansa  Islam dimaksudkan untuk  menopang reintegrasi antara ilmu-ilmu umum 

dengan ilmu agama, agar tidak ada lagi dikotomi ilmu. Namun, mata pelajaran  yang  tidak  

relevan   dalam  jumlah  yang  banyak  perlu dicermati oleh semua kalangan yang berwenang. 

Sedangkan program pelajaran agama dengan ilmu pengetahuan dan teknologi merupakan 

kelanjutan dari mafikkib dengan nuansa Islam. 

Sedangkan penciptaan kondisi religious di madrasah guna membentuk   peserta   didik   

menjadi   manusia   yang   beriman  dan  bertaqwa  serta  berakhlak  mulia,  tidak  hanya  

mengandalkan mata pelajaran agama. Tetapi,   pembinaan   secara   terus   menerus   dan 

berkelanjutan di luar jam pelajaran harus terus dikembangkan, baik di dalam kelas maupun di 

luar kelas. Masalah keimanan harus menjadi inti   dalam   pengembangan   kurikulum,   lulusan   



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

 

34 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 

madrasah   harus memiliki  keimanan  yang  kuat  agar  krisis  multidimensional  dapat teratasi.   

Karena   tindakan-tindakan   dekadensi   moral   antara   lain disebabkan oleh  rendahnya 

kualitas keimanan kepada Tuhan Yang Maha Esa. Untuk mencapainya, diperlukan kerja sama 

yang harmonis dan interaktif diantara warga sekolah dan tenaga kependidikan. 

Metode Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Pendidik  dalam  proses  pendidikan  Islam  di  madrasah,  tidak hanya dituntut untuk 

menguasai sejumlah materi yang akan diberikan kepada peserta didik. Tetapi ia harus 

menguasai berbagai metode pembelajaran.  Metode  disini  tidak  hanya  diartikan  sebagai  

cara mengajar  dalam  proses  belajar  mengajar  bagi seorang  guru,  akan tetapi dipandang 

sebagai upaya perbaikan komprehensif dari semua elemen pendidikan sehingga menjadi 

sebuah iklim yang mendukung tercapainya pendidikan. 

Metode   pembelajaran   di   madrasah   cenderung   lebih   banyak dikedepankan  dari  

sisi  didaktik  metodiknya  sehingga  tenggelam  dalam persoalan teknis-mekanis, sementara 

persoalan yang lebih mendasar yang  berhubungan  dengan   aspek   “pedagogisnya”  

kurang   banyak  disentuh. Konsep manajemen madrasah dijalankan secara tradisional kurang   

mengarah  ke  arah  profesional,  penerapan  prinsip-prinsip manajemen  modern  tampaknya  

masih  merupakan  barang  mewah, kecuali beberapa madrasah yang mendapatkan gelar 

“Madrasah  Unggulan”. Oleh karena itu, komponen dasar pendidikan, yakni guru, 

metode pendidikan, dan perangkat keras harus serempak diperbarui dan dikembangkan. Sistem 

pendidikan guru yang berkenaan dengan didaktis metodis pun harus dibenahi. 

Menurut   Muhaimin,   metode   pembelajaran   yang   baik   akan menjadikan proses 

dan hasil belajar mengajar lebih berdaya guna. Dalam konteks pendidikan Islam, seorang 

pendidik diharapkan dapat memahami  hakikat  metode  pembelajaran  dan  relevansinya  

dengan tujuan  utama  pendidikan  Islam,  yaitu  terbentuknya  pribadi  yang beriman.  Hal 

yang  perlu  diperhatikan  oleh  seorang  pendidik  sebelum menyampaikan materi pelajaran 

adalah memahami tujuan pendidikan Islam, penguasaan materi pelajaran, memahami teori-teori 

pendidikan dan pengajaran. 

Evaluasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

 Evaluasi   adalah   suatu   kegiatan untuk menentukan taraf kemajuan  suatu  pekerjaan  

didalam  pendidikan.  Program  evaluasi dilakukan dalam rangka mengetahui tingkat 

keberhasilan seorang pendidik/lembaga  untuk  menemukan  kelemahan-kelemahan  yang 

dilakukan, baik berkaitan dengan materi, metode, fasilitas, manajemen, dan lain sebagainya 

yang ada kaitannya dengan proses pendidikan. 

Masalah-masalah yang dihadapi Madrasah 

Sholihah mengidentifikasi beberapa permasalahan yang dihadapi madrasah, 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023| 35 

diantaranya sering dilakukannya perubahan kurikulum di Indonesia menyebabkan 

pengelola madrasah dan guru-guru utamanya mengalami kebingungan untuk memenuhi 

tuntutan kurikulum baru. Perubahan kurikulum memang harus dilakukan karena perubahan 

tuntutan masyarakat, namun hal itu harus betul-betul dipersiapkan, terutama kemampuan 

sumber daya guru. Perubahan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan (KTSP) ke Kurikulum 

tahun 2013 (K-13) misalnya merupakan contoh fenomena yang menunjukkan bahwa sistem 

pendidikan di negara kita belum didasarkan atas perencanaan strategis, kesannya ganti mentri 

ganti kebijakan. Kebijakan tersebut  banyak  menyulut  pro-kontra, mulai  dari kejelasan 

konsep pelaksanaannya, kesiapan guru-guru,  konsep  penilaiannya,  kesiapan  siswa,  

hingga  praktik kurikulum ganda di satuan pendidikan tertentu meskipun pemberlakuan K-

13 sudah memasuki tahun ke-5. 

Masalah lain yang masih banyak dijumpai adalah banyaknya guru mengarahkan 

pembelajaran agar siswa menguasai materi sebanyak-banyaknya daripada mencapai 

kompetensi tertentu. Problem kedua ini bisa dipastikan memunculkan akibat langsung yaitu 

pendidikan tidak dapat menghasilkan lulusan yang  memiliki  kompetensi  tertentu.  

Maksudnya,  hasil  dari pendidikan  seperti ini hanya ingin mencari nilai yang bagus 

dengan  cara   apapun  tanpa  memikirkan  hasil  kompetensi tertentu. Guru sering berfikir 

bahwa murid akan pandai jika terus diberikan materi padahal hal itu tidak benar adanya. 

Menurut survey, materi yang banyak diberikan oleh guru hanya 20% diterima   oleh  

muridnya,   sedangkan  yang  lainnya  adalah bagaimana murid itu mampu meracik sistem 

berfikirnya dan cara menyesuaikan kompetensi yang ia miliki sendiri. 

Sebagai konsekwensi pandangan guru tersebut yakni siswa akan pandai jika diberi 

materi pelajaran sebanyak mungkin, maka guru hingga kini masih mengutamakan 

penggunaan metode ceramah dalam pembelajaran. Dalam  pendidikan  di  madrasah  

tentunya praktek berperilaku agama sangatlah penting, oleh karena itu model 

pembelajaran yang bersifat “ceramah” harus kita modifikasikan dengan pengajaran yang 

lebih interaktif. Pembelajaran yang dilakukan guru selama ini cenderung kurang variatif, 

pembelajaran monoton dari waktu ke waktu mengakibatkan siswa kurang termotivasi untuk 

belajar.  Dalam metode ceramah, interaksi terjadi  satu arah, pada pembelajaran yang 

demikian fokus perhatian siswa berangsur berkurang sehingga pemahaman konsep menjadi 

rendah. Hal  ini  banyak  disebabkan  oleh  guru  yang  tak  mau membuat inovasi-inovasi 

terbaru dalam proses pembelajaran sehingga  bertumpu  pada  model  pembelajaran  lama 

yaitu penggunaan metode ceramah.  

Masalah-masalah lain yang sering dijumpai di madrasah adalah guru masih 

mengedepankan pentingnya hafalan daripada pemahaman, media pembelajaran yang masih 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

 

36 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 

memprihatinkan, masalah rendahnya minat baca siswa, kebiasaan siswa merokok yang 

dilakukan secara sembunyi-sembunyi di lingkungan warung madrasah, dan pengisian jam 

pelajaran kosong yang kurang efektif. 

Muqowim meresum bahwa permasalahan pendidikan Islam di madrasah dalam 

prakteknya masih cenderung berjalan monoton, indoktrinatif, teacher-centered, top-down, 

sentralistis, mekanis, verbalis, kognitif, dan misi pendidikan telah misleading. Tidak heran 

jika ada kesan bahwa praktek dan proses pendidikan Islam steril dari konteks realitas 

(exlusive), sehingga tidak mampu memberikan kontribusi yang jelas terhadap berbagai 

problem yang muncul. Praktek pendidikan Islam yang dianggap misleading ini merupakan 

bukti bahwa belum ada pemahaman yang memadai tentang konsep dan implementasi 

pendidikan Islam dalam era kontemporer. Pendidikan Islam banyak mengalami reduksi, baik 

dari aspek makna maupun prakteknya, termasuk pendidikan di madrasah.  

Masalah-masalah pendidikan di madrasah tersebut harus dihadapi dengan strategi-

strategi inovatif baik yang sistemik maupun teknis. 

Inovasi Pendidikan Agama Islam di Madrasah 

Saat  ini,  pendidikan  di  madrasah  telah  mengalami  perubahan besar.  Perbaikan 

kurikulum, peningkatan mutu guru   dan pembinaannya sebenarnya  bisa dikatakan  dapat 

menjawab kebutuhan masyarakat dan pembangunan. Akan tetapi, usaha yang baik  itu 

kurang dibarengi dengan kesungguhan untuk memperbaiki perangkat   pendukungnya,   

seperti   guru,   sarana   prasarana,   serta kebijakan administratif. Komponen-komponen 

yang diperlukan tidak dapat berjalan bersamaan sehingga terjadi  kepincangan dan 

kegagalan dalam Inovasi. 

Madrasah tidak punya pilihan lain kecuali meningkatkan kualitas pendidikannya. 

Madrasah  dituntut membenahi diri dengan memperbarui programnya dengan program yang 

lebih memihak pada kebutuhan kekinian, baik dalam mengembangkan ilmu pengetahuan 

dan teknologi yang berlandaskan iman dan taqwa maupun dalam penciptaan lapangan   

kerja.   Tuntutan   tersebut   merupakan   reaktualisasi   dari potensi   yang   dimiliki   madrasah   

yang   kaya   akan   pengalaman, khususnya  dalam  memenuhi  kebutuhan  masyarakat.   

Untuk  itu, madrasah  sebagai  lembaga  pendidikan  yang  lahir  dari  dan  untuk masyarakat 

harus melakukan Inovasi. Jika tidak, maka madrasah akan ditinggalkan oleh masyarakat, 

pihak yang merupakan penopang dan penjaga utama madrasah. 

Untuk mereaslisasikan hal tersebut, madrasah harus menjalankan sistem  dan  

komponen  kependidikannya  secara  bersama-sama  dan serempak.  Begitu juga pihak-

pihak yang terkait harus bekerja sama dalam menjalankan proses pendidikan agar berjalan 

beriringan sesuai dengan tujuan pendidikan.  Dengan demikian, harapan untuk membantu 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023| 37 

pemerintah dalam mengentaskan kebodohan dan kemiskinan dapat terwujud. Pendidikan 

Agama Islam di madrasah akan  berhasil sesuai dengan harapan semua pihak dan 

berkembang  sejajar dengan pendidikan pada umumnya, bahkan lembaga pendidikan  

madrasah  mampu  menelorkan  siswa  yang  berkualitas yang nantinya sebagai ujung 

tombak dalam kemajuan bangsa. 

Menurut Sanaky, setidaknya ada lima hal yang harus didesain, yaitu:  pertama, 

dengan merumuskan visi dan misi serta tujuan yang jelas. Kedua, kurikulum dan materi 

pembelajaran diorientasikan pada kebutuhan  peserta  didik  dan  kebutuhan  masyarakat  

untuk  dapat menjawab tantangan perubahan. Ketiga, metode pembelajaran diorientasikan  

pada  upaya  pemecahan  kasus  (problem  solving)  dan bukan dominasi ceramah. Keempat, 

manajemen pendidikan diorientasi pada manajemen berbasis madrasah. Kelima, organisasi 

dan sumber daya guru  memiliki  kompetensi  dan  profesional  dalam  bidangnya masing-

masing.   Maka   pendidikan   Islam   akan   mampu   bersaing, mampu mempersiapkan dan  

melahirkan pemimpin-pemimpin yang tangguh, berkualitas dan berkaliber dunia dalam 

bidangnya sehingga mampu   menjawab   persoalan-persoalan   aktual   atau   kontemporer 

sesuai dengan kebutuhan perubahan zaman. 

Untuk kelancaran dalam Inovasi pendidikan madrasah dalam mencapai tujuannya, 

perlu adanya kepedulian dan keterlibatan dari pihak   pemerintah.  Pemerintah  harus  

mempunyai  kebijakan  yang dapat   meningkatkan  mutu  lulusan  madrasah  sehingga  

mencapai standar  minimal  mutu  yang  ditetapkan  secara  nasional.  Kebijakan tersebut  

dengan  cara,  pertama;  merumuskan  secara  jelas  kebijakan Manajemen Berbasis 

Madrasah.  Hal ini perlu dilakukan agar semua pihak  yang   terkait  dengan  madrasah  

mempunyai  gambaran  dan pemahaman yang  sama mengenai kebijakan ini.  Rumusan ini 

dapat meliputi  dasar  pemikiran  mengapa  kebijakan  ini  perlu  diterapkan, sasaran  yang  

ingin   dicapai  dengan  diterapkannya  kebijakan  ini, indikator   ketercapaian   sasaran   

tersebut,   standar   minimal   mutu lulusan   madrasah   dan    indikatornya,   penegasan   

tentang   mana tanggung  jawab  dan  wewenang  pemerintah  dan  mana  tanggung jawab  

dan  wewenang  madrasah   dalam  upaya  membantu  siswa mencapai standar minimal 

mutu tersebut, serta langkah-langkah apa yang akan dilakukan pemerintah untuk 

membantu madrasah mencapai tujuan pendidikannya. 

Kedua, mensosialisasikan kebijakan untuk menyamakan gambaran dan  pemahaman  

pihak-pihak  yang  terkait  dengan  madrasah  serta menyatukan  langkah untuk 

melaksanakan kebijakan tersebut. Sosialisasi ini  juga  bermanfaat untuk  mendapatkan  

tanggapan  dan masukan  (umpan  balik)  dari  pihak-pihak  yang  terkait  itu guna 

menyesuaikan kebijakan itu dengan keadaan di lapangan. Ketiga, mengevaluasi pelaksanaan 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

 

38 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 

kebijakan itu di lapangan dan melakukan penyesuaian-penyesuaian serta penyempurnaan-

penyempurnaan guna meningkatkan efektivitas dan efisiensi kebijakan tersebut. 

Untuk itu, pendidikan Agama Islam di  madrasah harus berdasarkan  paradigma 

kebangsaan yang religius. Artinya, fokus kita dalam  melaksanakan pendidikan adalah 

mencerdaskan kehidupan bangsa yang religius. Konsekuensi dari itu maka pendidikan kita 

harus harus dilaksanakan dengan cara:  Pertama, pendidikan  untuk  membangun  integritas  

ilmu  dan  agama.  Kedua, pendidikan kita  dilaksanakan dengan iqra', mengkaji ciptaan 

Tuhan untuk memperoleh ilmu Tuhan. Ketiga, pendidikan kita dilaksanakan untuk 

mengamalkan  ajaran Tuhan.  Keempat  pendidikan  kita dilaksanakan dengan misi tugas 

hidup di bumi sebagai wakil Tuhan. Kelima, pendidikan kita seharusnya mengkaji  realita. 

Keenam, pendidikan  harus  mampu  membangun  tauhid  vertikal  dan  tauhid sosial. 

 

SIMPULAN 

Umat Islam dituntut untuk memiliki kepedulian yang tinggi dengan memperhatikan 

lembaga pendidikan madrasah yang berada di lingkungan setempat. Kondisi ini sesuai  

dengan  jiwa  desentralisasi  yang  menyerap  aspirasi  dan partisipasai   masyarakat   dalam  

pengembangan dan peningkatan kualitas pendidikan, termasuk pendidikan di madrasah. Hal 

ini dapat menumbuhkan sikap kepemilikan yang tinggi dengan memberikan kontribusi baik 

dalam bidang material, kontrol   manajemen,   pembinaan,   serta   bentuk partisipasi lain 

dalam rangka meningkatkan eksistensi madrasah yang selanjutnya menjadi kebanggaan 

lingkungan setempat. 

Akhirnya  madrasah  sebagai  lembaga  pendidikan  Islam  yang hidup dari, oleh 

dan untuk masyarakat harus mendapatkan sentuhan pikiran dan tangan kita semua. 

Peningkatan mutu tidak akan terealisir tanpa andil semua pihak. Untuk itu, dengan 

peningkatan mutu, maka madrasah perlu dibantu,  dibela dan diperjuangkan. Dengan 

harapan di masa depan, madrasah di  Indonesia dapat menghasilkan lulusan yang  dapat  

bersaing  dengan  lulusan  lembaga  pendidikan  lainnya dalam hal kualitas pengetahuan,   

ketrampilan,   maupun   mental keagamaannya.  Profil umum lulusan madrasah di masa 

depan, antara lain, memiliki keimanan, ketaqwaan, dan  akhlaq mulia (berkepribadian   

muslim   yang   saleh)   serta   memiliki   ilmu   dan ketrampilan   yang   berguna   bagi   

masyarakatnya. Secara ringkas, lulusan  madrasah diharapkan akan berhasil dalam 

kehidupannya di dunia dan  selamat dalam kehidupannya di akhirat nanti. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman, Moeslim. Islam Transformatif. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1995. 



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

  Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023| 39 

Al-Syaibany, Omar Mohammad Al-Toumy. Falsafah Pendidikan Islam, terj. Hasan 

Langgulung. Jakarta : Bulan Bintang, 1979. 

Arif,   Mahmud.   Panorama   Pendidikan   Islam   di   Indonesia;   Sejarah, Pemikiran, dan 

Kelembagaan. Yogyakarta: Idea Press, 2009. 

Assegaf, Abd. Rachman. “Membangun  Format Pendidikan Islam di Era   Globalisasi”,   

dalam  Imam  Machali  dan  Musthofa  (Ed.), Pendidikan  Islam dan Tantangan 

Globalisasi. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2004. 

Azra,  Azyumardi.  Esei-Esei  Intelektual  Muslim  dan  Pendidikan  Islam. Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 1998. 

Dawam,  Ainurrafiq   dan   Ahmad   Ta‟arifin.   Manajemen   Madrasah Berbasis 

Pesantren. Tt: Lista Fariska Putra, 2005. 

Fajar, A. Malik. Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan, 1998. 

Furchan,  Arief.  Transformasi  Pendidikan  Islam  di  Indonesia,  Anatomi Keberadaan 

Madrasah dan PTAI. Yogyakarta: Gama Media, 2004.  

Maksum,   Madrasah,   Sejarah   dan   Perkembangannya.   Jakarta:   Logos Wacana Ilmu, 

1999. 

Mas’ud,   Abdurrahman.  Menggagas  Format  Pendidikan  Nondikotomik, Humanisme 

Religius sebagai Paradigma Pendidikan Islam. Yogyakarta: Gama Media, 2002. 

Muhaimin dan Abdul Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam, Kajian Filosofis dan Kerangka 

Dasar Operasionalisasinya. Bandung: Trigenda Karya, 1993. 

Muhaimin.   Pengembangan   Kurikulum   Pendidikan   Islam   di   Sekolah, Madrasah,  dan  

Perguruan  Tinggi.  Jakarta:  RajaGrafindo  Persada, 2007. 

Muhaimin. Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2003 

Mulyasa, Menjadi Guru Profesional (Bandung: PT Remaja Rosadakarya, 2009), 38. 

Muqowim, “Menggagas Pendidikan Islam Transformatif: Upaya Mewujudkan Kesadaran 

Profetik Dalam Pendidikan”, Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 1, No. 1 Mei - 

Oktober 2004 

Nizar, Samsul. Filsafat Pendidikan Islam, Pendekatan Hisyoris, Teoritis dan Praktis. 

Jakarta : Ciputat Pres, 2002. 

Nurgiyantoro, Burhan. Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum Sekolah, Sebuah 

Pengantar Teoritis dan Pelaksanaan. Yogyakarta: BPFE, 1988. 

Pramusinta, Yulia “Konsep Madrasah Dengan Pendekatan Filosofis”.  AKADEMIKA, 

Volume 9, Nomor 2, Desember 2015 

Rahim, Husni. Arah Baru Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 

2001. 

Sanaky, Hujair AH. Pendidikan Islam Alternatif Upaya Mengembangkan Madrasah. 

http://www.pdf-finder.com/Pendidikan-Islam Alternatif-Upaya Mengembangkan 

Madrasah.html. 

Sholihah, Ni’matus. “Problematika Pendidikan di Madrasah Ibtidaiyah,  Sebab-Sebab dan 

Solusinya.” Religi: Jurnal Studi Islam Volume 6, Nomor 1, April 2015 

Setiawan, Djoni  “Whole  Brain  Teaching”,  Majalah  Suara  Pendidikan. Edisi XXIII Juli 

2014. 

Sutrisno. Revolusi Pendidikan di Indonesia. Yogjakarta: Ar-Ruzz Media, 2005 

Sutrisno,  Pendidikan  Islam  Yang  Menghidupkan,  Studi  Kritis  terhadap Pemikiran 

Fazlur Rahman. Yogyakarta: Pusataka Pelajar, 2006. 

Tafsir, Ahmad. Filsafat Pendidikan Islami, Integrasi Jasmani, Rohani, dan Kalbu, 

Memanusiakan Manusia. Bandung: Rosdakarya, 2008. 

Tilaar,  H.A.R.  Paradigma  Baru  Pendidikan  Nasional.  Jakarta:  Rineka Cipta, 2000. 

 

 

http://www.pdf-finder.com/Pendidikan-Islam%20Alternatif-Upaya%20Mengembangkan%20Madrasah.html
http://www.pdf-finder.com/Pendidikan-Islam%20Alternatif-Upaya%20Mengembangkan%20Madrasah.html

