Volume 1 Issue 1 (2023) Pages 23-39

Jurnal Al-Muharrik: Jurnal Pendidikan Agama Islam
E-ISSN: .........
P-ISSN: .......

INOVASI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
DI MADRASAH

Nur Mas Hani !, Mutmainah?, Ibnu Mas’ud Luthfi?
Pendidikan Agama Islam, STIT Muhammadiyah Bojonegoro*
Pendidikan Agama Islam, STAI Syaikhona Kholil Madura?
Pendidikan Agama Islam, STAI At-Tahdzib Ngoro Jombang?®

nurmashani@gmail.com

Abstrak
Inovasi Pendidikan Agama Islam di madrasah harus terus dikembangkan sebab hingga
kini kualitas Pendidikan Agama Islam di madrasah masih cenderung dinomorduakan oleh
Muslim di negara kita yang mayoritas ini. Masalah-masalah yang dijumpai diantaranya
kurikulum yang sering berubah yang kurang diikuti dengan penyiapan perangkat
pendukungnya, guru yang belum professional, orientasi pembelajaran yang masih pada
transfer pengetahuan agama, penekanan pada hafalan, dominasi penggunaan metode
ceramah, cenderung monoton, indoktrinatif, teacher-centered, top-down, sentralistis,
mekanis, verbalis, kognitif, dan misi pendidikan kurang terarah.
Menghadapi berbagai problema tersebut diperlukan inovasi pendidikan agama Islam di
madrasah, di antaranya dengan memperjelas visi-misi pendidikan, orientasi pada
kebutuhan peserta didik, profesionalisme guru, metode pembelajaran yang inovatif yang
mengedepankan problem solving, dan orientasi manajemen pendidikan berbasis pada
madrasah. Untuk itu pemerintah harus terlibat aktif dan memberi peluang pada
masyarakat untuk terlibat secara aktif, kreatif dan inovatif.
Kata Kunci: Inovasi, Pendidikan Agama Islam, Madrasah

Abstract
Innovations in Islamic Religious Education in madrasas must continue to be developed because
up to now the quality of Islamic Religious Education in madrasas still tends to be secondary to
Muslims in our country, which is the majority. The problems encountered include a frequently
changing curriculum which is not followed by the preparation of supporting equipment, teachers
who are not yet professional, learning orientation which is still on the transfer of religious
knowledge, emphasis on memorization, the dominant use of the lecture method, tends to be
monotonous, indoctrinative, teacher-centered, top-down, centralized, mechanical, verbalist,
cognitive, and less focused educational mission.
Facing these various problems requires innovation in Islamic religious education in madrasas,
including clarifying the vision and mission of education, orientation to the needs of students,
professionalism of teachers, innovative learning methods that prioritize problem solving, and
management orientation of education based on madrasas. For this reason, the government must
be actively involved and provide opportunities for the community to be actively involved,
creative and innovative.
Keywords: Innovation, Islamic Religious Education, Madrasah

Jurnal Al-Mubharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 23



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah
PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan pewarisan nilai, merupakan proses mempersiapkan generasi
mudanya untuk menjalankan kehidupan secara efektif dan efisien. Melalui pendidikan
pula kebangkitan, kemajuan, kekuatan-kekuatan masyarakat dan umat dari segi material dan
spiritual dapat terlaksana.

Kemajuan dalam berbagai sektor kehidupan tidak terlepas dari sumber daya
manusia yang berkualitas. Dengan demikian, lembaga pendidikan dituntut untuk
meningkatkan kualitas pendidikan yang dikembangkan. Oleh karena itu tujuan pendidikan
diarahkan untuk meningkatkan kualitas manusia, yakni manusia yang beriman dan
bertagwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berbudi pekerti luhur, berkepribadian baik,
disiplin, bekerja keras, bertanggung jawab, mandiri, cerdas, dan terampil. Lembaga
pendidikan, termasuk madrasah harus mampu mencerdaskan kehidupan bangsa dan
mengembangkan manusia seutuhnya.

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi mengakibatkan proses penerimaan
masyarakat terhadap lulusan pendidikan semakin ketat. Ditambah lagi, ilmu pengetahuan
yang berlandaskan iman dan tagwa secara otomatis menambah sikap masyarakat dalam
memilih lembaga pendidikan semakin selektif. Dengan demikian, tidak salah jika
madrasah harus berbenah diri — kalau mau menjadi sebuah pilihan — karena madrasah
merupakan salah satu lembaga pendidikan yang bercirikan Islam.

Keberadaan madrasah dengan berbagai pola pengembangannya tidak serta- merta
berjalan mulus, namun banyak menghadapi kendala. Di satu sisi, madrasah merupakan
lembaga pendidikan yang mempunyai jumlah siswa yang signifikan dari total populasi
siswa ditingkat dasar dan menengah. Namun, di sisi lain, dengan jumlah yang besar
tersebut, madrasah menghadapi kesulitan dan terisolasi dari arus modernisasi. Pendidikan
madrasah terdorong menjadi milik masyarakat pinggiran (pedesaan). Pendidikan
madrasah selama ini seakan-akan tersisin dari mainstream pendidikan nasional.
Akibatnya, madrasah sebagai “‘pendatang baru” dalam sistem pendidikan nasional
cenderung menghadapi berbagai kendala, baik dalam hal mutu pendidikan, manajemen,
maupun kurikulum. Namun demikian, madrasah masih banyak menyimpan potensi dan
nilai positif yang dapat dikembangkan jika dilakukan Inovasi di semua lini.

Pembaharuan pendidikan di madrasah akan efektif jika merujuk pada permasalahan
aktual yang dihadapi madrasah saat ini. Oleh karena itu pembahasan berikut diuraikan
tentang hakekat pendidikan Islam, pendidikan agama Islam di madrasah, masalah-masalah

dalam manajemen madrasah, dan kemudian dikemukakan pembaharuan pendidikan Islam

24 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

di Madrasah.

Pendidikan dalam konteks Islam lebih dikenal dengan istilah <al- tarbiyyah,
al-ta’lim, al-ta’dib, dan al-riyadlah. Setiap istilah mempunyai makna yang berbeda-beda
sesuai dengan teks dan konteksnya, walau kadang mempunyai makna yang sama dalam
hal-hal tertentu. Dari keempat terma tersebut, para ahli pendidikan berbeda-beda dalam
memaknai terma tersebut, namun pada hakikatnya adalah sama. Yakni, proses
penyampaian sesuatu sampai batas kesempurnaan, transformasi ilmu dan
pemahaman, pemeliharaan anak didik, penanaman etika, bimbingan jiwa. Sedangkan
terma al-riyadlah hanya khusus dipakai olenh Imam al-Ghazali dengan istilah Riyadlah
al- Sibyan.

Menurut Muhammad Athiyah al-Abrasyi, sebagaimana yang dikutip oleh
Muhaimin, ia mendefinisikan al-tarbiyyah sebagai upaya mempersiapkan individu untuk
kehidupan yang lebih sempurna, kebahagiaan hidup, cinta tanah air, kekuatan raga,
kesempurnaan etika, sistematik dalam berfikir, tajam perasaan, giat dalam berkreasi,
toleransi pada yang lain, berkompetensi dalam mengungkapkan bahasa tulis dan bahasa
lisan, dan terampil berkreativitas.

Dari terma al-tarbiyyah, al-ta’lim, al-ta’dib, dan al-riyadlah, para ahli
memformulasikan hakikat pendidikan Islam sebagai berikut:

1. Muhammad SA lbrahimy, sebagaimana yang dikutip oleh Muhaimin, menyatakan
bahwa pendidikan Islam adalah suatu sistem pendidikan yang memungkinkan
seseorang dapat mengarahkan kehidupannya sesuai dengan cita-cita Islam, sehingga
dengan mudah ia dapat membentuk hidupnya sesuai dengan ajaran Islam.

2. Omar Mohammad al-Toumi al-Syaibany mendefinisikan pendidikan Islam dengan:

Perubahan yang diingini yang diusahakan oleh proses pendidikan atau usaha
pendidikan untuk mencapainya, baik pada tingkah laku individu dan
pada kehidupan pribadinya, atau pada kehidupan masyarakat dan pada
alam sekitar tentang individu itu hidup, atau pada proses pendidikan sendiri
dan proses pengajaran sebagai suatu aktifitas asasi dan sebagai proporsi
diantara profesi-profesi asasi dalam masyarakat.

Definisi yang diberikan oleh al-Syaibany bukan hanya sekedar terjadi pada
manusia secara pribadi, namun lebih luas cakupannya, yakni perubahan yang diinginkan
baik tingkah laku individu pada kehidupan pribadi, masyarakat, atau alam sekitarnya
dengan proses pendidikan dan pengajaran.

Beberapa pengertian pendidikan Islam di atas mendeskripsikan bahwa keberadaan
pendidikan Islam tidak sekedar menyangkut persoalan ciri khas, tetapi lebih

mendasar lagi, yaitu tujuan yang diidamkan dan diyakini sebagai pendidikan yang

Jurnal Al-Mubharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 25



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

paling ideal. Oleh karena itu, pendidik dalam membimbing anak didiknya harus melihat
kembali pada hakikat dan tujuan pendidikan Islam sesuai dengan jenjang
pendidikannya, yaitu tidak sekedar melaksanakan tanggung jawab sebagai guru dengan
menyampaikan materi pelajaran. Hal ini diharapkan agar keberadaan madrasah tidak
sekedar menambah lembaga pendidikan di Indonesia, dan juga tidak menjadi persoalan
baru bagi pemerintah terkait lulusannya, mengingat jumlah madrasah saat ini sangat
signifikan.

Keberhasilan madrasah dalam menyiapkan anak didik untuk menghadapi tantangan
masa depan yang lebih kompleks, dapat menghasilkan lulusan yang akan menjadi
pemimpin umat, pemimpin masyarakat, dan pemimpin bangsa yang ikut menentukan
arah perkembangan bangsa ini. Sebaliknya, kegagalan madrasah dalam menyiapkan anak
didik untuk menghadapi tantangan masa depan akan menghasilkan lulusan-lulusan
yang frustrasi, tersisih, dan menjadi beban masyarakat.

Madrasah adalah salah satu bentuk kelembagaan pendidikan Islam yang
memiliki sejarah sangat panjang. Pendidikan Islam itu sendiri dalam pengertian umum
dapat dikatakan muncul dan berkembang seiring dengan munculnya Islam itu sendiri.
Melihat pentingnya lembaga pendidikan dalam menyiapkan sumber daya manusia yang
berkualitas, sejak awal Rasulullah telah memberikan perhatian khusus kepada
pengembangan pendidikan. Ketika pertama kali mengembangkan ajaran Islam di
kota Mekah, beliau telah menggunakan beberapa lembaga sebagai sentra pendidikan
untuk mengajarkan agama Islam. Meskipun lembaga-lembaga pendidikan tersebut
belum seperti lembaga-lembaga formal di Yunani, lembaga-lembaga pendidikan itu
telah ikut berpartisipasi dalam memajukan pendidikan masyarakat muslim pada waktu
itu.

Dalam perkembangannya mengenai berdirinya lembaga madrasah pertama
mengalami perdebatan. Richard Bulliet mengungkapkan bahwa eksistensi madrasah-
madrasah yang lebih tua ada di wilayah persia (Iran) yang berkembang 165 tahun
sebelum madrasah Nizhamiyah. Madrasah yang tertua tersebut adalah Madrasah Miyan
Dahiya yang didirikan oleh Abu Ishaq Ibrahim bin Muhammad di Naisabur.
Terjadinya perbedaan pendapat mengenai sejarah pertama berdirinya madrasah
menurut penulis tidak lepas dari nuansa politik pada saat itu. Madrasah Miyan
Dahiya mengajarkan dan mengembangkan figih Maliki, sedangkan madrasah Al-

Baehagiyah mengembangkan mazhab Ahli Sunnah Wal Jama’ah.

Madrasah terus mengalami perkembangan hingga ke Indonesia. Di Indonesia
madrasah juga mengalami perkembangan dalam kurun waktu sejarah yang cukup panjang.

26 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

Dimulai dari masuknya kolonialisme Fortugis ke Malaka, yang kemudian pada masa
kolonialisme Belanda, dan Jepang. Seterusnya pada masa kemerdekaan.

Ali  Aljumbulati dalam dalam Perbandingan Pendidikan Islam menyatakan
bahwa madrasah pertama kali didirikan di Naisabur yaitu madrasah Al-Baehagiyah.
Madrasah ini berdiri karena di masjid-masjid telah dipenuhi oleh kegiatan shalat dan
halagah-halagah. Karena khawatir mengganggu kegiatan ibadah shalat dan yang
lainnya, maka oleh Abu Hasan Al-Baehaqi mendirikan sebuah madrasah. Islam pada
awal perkembangannya sudah mempunyai lembaga pendidikan dan pengajaran. Institusi
pertama yang digunakan sebagai tempat kegiatan belajar membaca, menulis, dan
menghafal Al-qur’an vyaitu Darul Argam (sebuah rumah sahabat). Pada saat itu,
Rasulullah SAW sendiri bertindak sebagai guru dalam mengajar, dan membimbing
mereka dalam memahami Al-qur’an. Selanjutnya setelah hijrah ke Madinah (Yasrib),
maka kegiatan pendidikan belajar dipusatkan di Mesjid Nabawi. Selain masjid, ada
beberapa istilah institusi pendidikan yang digunakan pada periode pertama dan kedua.

Ada beberapa lembaga-lembaga pendidikan Islam terdiri dari Masjid, Al-Kuttab,
Zawiyyah, Al-Maristan, dan Madrasah
1. Masjid

Rumah Dar al-Argam bin Al-Argam merupakan tempat pertama berkumpulnya
kaum muslimin beserta Rasulullah SAW untuk belajar hukum-hukum dasar agama
Islam. Sebenarnya rumah itu merupakan lembaga pendidikan pertama atau madrasah
yang pertama sekali dalam Islam. Guru yang bertindak sebagai pengajar di lembaga
tersebut adalah Rasulullah sendiri. Masjid dapat dikatakan madrasah yang berukuran
besar yang menghimpun kekuatan umat Islam baik dari segi fisik dan mentalnya. Masjid
pertama yang dibangun Nabi adalah mesjid At-Tagwa di Quba. Rasulullah
membangun ruangan disebelah utara mesjid Madinah dan masjid Al-Haram yang disebut
Al-Suffah untuk tempat tinggal orang-orang fakir miskin yang tekun mempelajari ilmu.

Kemudian mereka dikenal sebagai ahli Suffah.

Masjid disamping tempat sembahyang juga dipergunakan pula untuk
mendiskusikan dan mengkaji permasalahan dakwah Islamiah, yaitu seperti penyuluhan
yang menyangkut siasat perang dalam menghadapi musuh-musuh Islam. Oleh karena
itu kaum muslimin berkumpul di  dalam  mesjid hendaknya  senantiasa
memusyawarahkan dan bertukar pendapat tentang segala masalah atau urusan yang
berkaitan dengan kehidupan sosial keagamaan dan sosial kemasyarakatan.

2. Lembaga Pendidikan Maktab atau Kuttab

Mayoritas ahli sejarah sepakat bahwa Maktab/kuttab adalah lembaga pendidikan

Jurnal Al-Mubharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 27



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

dasar. Maktab/kuttab dalam sejarahnya dikelompokkan ke dalam lembaga pendidikan
tertutup sekaligus terbuka terhadap ilmu umum. Pada mulanya guru-guru kuttab tersebut
adalah orang-orang non-muslim, terutama orang-orang Kristen dan Yahudi. Pada abad
pertama Islam Klasik di kuttab hanya diajarkan membaca dan menulis, lalu meningkat
dengan diajarkan pendidikan keagamaan. Sejak abad ke 8 M, kuttab mulai mengajarkan

pengetahuan umum di samping ilmu agama.
3. Zawiyah

Kata zawiyah berarti sudut mesjid, yang digunakan untuk i’tikaf (diam) dan
beribadah. Pengertian zawiyah sering dikatakan sebagai asrama atau pondok dimana
beberapa tarikat tasawuf dikembangkan seperti tarikat al-Qadariyah, al-Tijaniyah
dll. Diwilayah Maghribi “zawiyah” dikenal sebagai madrasah diniyah dan sebagai
tempat tinggal untuk menjamu tamu-tamu asing. Pada abad ke 8 Hijriyah zawiyah ini
berkembang menjadi madrasah untuk mengajarkan Al-Quran, dan Al-hadis serta
dasar-dasar ilmu pengetahuan.

4. Maristan

Maristan dikenal sebagai lembaga ilmiah yang paling penting dan sebagai tempat
penyembuhan dan pengobatan pada zaman keemasan Islam di dalamnya para dokter
mengajar ilmu kedokteran dan mereka secara tekun mengadakan studi penelitian secara
menyeluruh. Metode studi ilmu kedokteran yang demikian itu adalah metode yang paling
modern, masa itu yang menggungguli lain. Maka dari itu sistem Maristan ini merupakan
standar kedokteran yang progresif dan original Islami, di mana antara madrasah dan rumah
sakit menjadi satu kesatuan, karena di dalam Maristan ini dipelajari ilmu kedokteran secara
ilmiah dan praktik amaliah yang kemudian tersebar ke seluruh dunia Islam di Timur dan
di belahan Barat. Sebagai bukti bahwa kemajuan masyarakat yang hebat dan telah
modern saat itu telah terjadi di dalam negara Islam.

5. Lembaga Pendidikan Madrasah

Sejarah pertama kalinya timbul istilah “Madrasah” adalah berkenaan dengan upaya
khalifah Abbasiyah Harun al-Rasyid guna menyediakan fasilitas belajar ilmu kedokteran
dan ilmu-ilmu penopang lainnya di lingkungan klinik (Bimaristain) yang dibangunya di
Baghdad. Komplek ini dikenal dengan sebutan “Madrasah Baghdad ”.Namun
kelihatannya pemakaian istilah tersebut cenderung anatema, terutamakalau diperhatikan
tidak adanya kelanjutan dari madrasah Baghdad,kecuali munculnya Bait al-Hikmah
dimasa Makmun.

Para ahli sejarah berbeda pendapat tentang munculnya madrasah sebagai lembaga

28 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

pendidikan Islam yang kita kenal seperti sekarang ini. Hasan lbrahim Hasan berpendapat
bahwa, madrasah belum muncul sebelum abad IV Hijriyah (sebelum 10 Masehi),
menurutnya madrasah pertama adalah “Madrasah al-Baihagiyah” di Naisapur. Madrasah
al-Baihagiyah yang didirikan di Naisapur oleh Abu Hasan ali al-Baihaqi (w. 414 H). Hasil
penelitian seseorang peneliti Richard Bulliet pada tahun 1972, mengungkapkan bahwa
selama dua abad sebelum madrasah Nizhamiyah di Baghdad sudah berdiri madrasah di
Naisapur sebanyak 39 madrasah dengan madrasahnya yang tertua yaitu “Miyan Dahiya”
yang mengajarkan figh Maliki.Demikian juga Naji Ma’ruf mengatakan, bahwa 165 tahun
sebelum madrasah Nizhamiyah sudah ada madrasah di Maa waraa al-Nahri dan
khurrasan. Sebagai bukti ia mengungkapkan data dari Tarikh al-Bukhari yang
menjelaskan bahwa Ismail bin Ahmad (w. 295 H) mempunyai madarasah yang
dikunjungi oleh para pelajar untuk melanjutkan pelajaran mereka. Madrasah Naisapur
pada masa awal ini didirikan oleh seorang ulama figh dengan tujuan utama untuk
mengembangkan ajaran mazhabnya. Pada umumnya madrasah tersebut mengajarkan
satu mazhab figh saja dan sebagian besar bermazhab Syafi’i. Dari 39 madrasah yang
dikemukakan oleh Bulliet, hanya satu madrasah yang mengajarkan figh Maliki, empat
madrasah yang mengajarkan figh mazhab Hanafi, dan yang lainnya mengajarkan figh
mazhab Syafi’i.

Pendapat lain mengatakan bahwa madrasah muncul pertama kali di dunia Islam
adalah madrasah al-Nizhamiyah, yang didirikan oleh Nizham al-Mulk, seorang penguasa
dari Bani Saljuk (w. 485 H.) Ibnu Atsir menyebutkan bahwa Nizham al-Mulk seorang
wazir sultan Maliksyah Bani Saljuk (465-485) mendirikan dua madrasah yang terkenal
dengan nama madrasah al-Nizhamiyah di Baghdad dan di Naisapur, kemudian diberbagai
wilayah yang dikuasainya.

Dari berbagai keterangan di atas kirannya jelas bahwa istilah madrasah pernah
muncul pada masa Khalifah Abbasiyah Harun al-Rasyid yang disebut dengan “Madrasah
Baghdad”, akan tetapi belum populer dan mengalami stagnasi. Madrasah di kawasan
Naisapur pada abad ketiga. Para peneliti kebanyakan menyebutkan wilayah yang sama
yaitu di Naisapur, namun berbeda madrasah mana yang dimaksud. Sebagian peneliti
menyebutkan madrasah “al-Baihagiyah”, tetapi ternyata jika dilihat dari masa hidup
pendirinya yaitu Abu Hasan Ali al-Baihagi yang wafat 414 H, pendapat ini kurang tepat.
Sebagian lagi berpendapat madrasah “Miyan Dahiya”, mungkin pendapat inilah yang
lebih kuat. Sedang madrasah Nizhamiyah di Baghdad adalah madrasah terbesar pertama
di dunia Islam yaitu pada abad kelima Hijriyah.

Madrasah sebagaimana yang kita kenal dewasa ini, bukan institusi atau

Jurnal Al-Mubharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 29



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

lembaga pendidikan Islam asli Indonesia, tetapi berasal dari dunia Islam Timur Tengah
yang muncul sebagai simbol kebangkitan golongan Sunni, dan madrasah didirikan sebagai
sarana transmisi ajaran-ajaran golongan Sunni. Pada perkembangan berikutnya, madrasah
merupakan lembaga pendidikan Islam formal, berbeda dengan dengan kuttab dan
mesjid. Seluruh dunia Islam telah mengadopsi sistem madrasah di samping kuttab dan
masjid, untuk mentransfer nilai- nilai Islam. Pada awal perkembangannya, madrasah
tergolong lembaga pendidikan setingkat college (jika dibandingkan dengan lembaga
pendidikan Islam saat ini). Namun, selanjutnya madrasah tidak lagi berkonotasi
sebagai akademik, tetapi sekolah tingkat dasar sampai menengah.

Menengok sejarah pertumbuhan dan perkembangan madrasah di Indonesia tidak
bisa lepas dengan masuknya Islam di Indonesia. Fase Madrasah di Indonesia dapat dibagi
menjadi tiga fase. Fase pertama, sejak mulai tumbuhnya pendidikan Islam sejak awal
masuknya Islam ke Indonesia sampai munculnya zaman pembaharuan pendidikan Islam
di Indonesia. Fase kedua, sejak masuknya ide-ide pembaharuan pendidikan Islam
di Indonesia, gerakan pembaruan Islam yaitu (1) faktor keinginan untuk kembali
kepada al-quran dan hadis, (2) faktor semangat nasionalisme dalam melawan penjajah;
(3) faktor memperkuat basis gerakan sosial, ekonomi, budaya, dan politik; dan (4)
faktor pembaharuan spendidikan Islam di Indonesia. Fase ketiga, sejak terbentuknya
Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional (UU No.2 Tahun 1989 dan dilanjutkan
dengan UU No. 20 Tahun 2003).

Menurut Muhaimin, kehadiran madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam
dilatarbelakangi oleh empat hal, yaitu: Pertama, realisasi dari Inovasi pendidikan
Islam. Kedua, penyempurnaan sistem pendidikan pesantren agar memperoleh
kesempatan yang sama dengan pendidikan sekolah umum. Ketiga, keinginan sebagian
kalangan santri terhadap model pendidikan Barat. Keempat, upaya menjembatani antara
sistem pendidikan tradisional pesantren dan sistem pendidikan Barat. Perubahan bidang
pendidikan dikalangan umat islam dari model tradisional ke arah modern, terus mengalami
kemajuan yang positif. Akan tetapi, penguasaan ilmu keislaman mengalami penurunan.

Pentingnya madrasah sebagai lembaga pendidikan dasar dan menengah bagi
masa depan umat Islam di Indonesia, kiranya tidak perlu diperdebatkan lagi. Madrasah,
yang sampai saat ini jumlahnya mencapai ribuan di seluruh Indonesia, masih tetap menjadi
tumpuan harapan sebagian besar umat Islam yang menginginkan anak-anak mereka
“bahagia di dunia dan bahagia di akhirat®. Artinya, menguasai ilmu dunia dan ilmu
akhirat sekaligus, sesuatu yang — menurut mereka — tidak atau belum dapat diberikan

oleh sekolah.

30 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

Namun, realitas pendidikan di madrasah saat ini bisa dibilang telah mengalami
masa intellectual deadlock. Di antara indikasinya adalah: pertama, minimnya upaya
Inovasi, dan kalau toh ada kalah cepat dengan perubahan sosial, politik dan kemajuan
ilmu pengetahuan dan teknologi. Kedua, praktik pendidikan Islam sejauh ini  masih
memelihara warisan yang lama dan tidak banyak melakukan pemikiran kreatif,
inovatif dan kritis terhadap isu-isu aktual. Ketiga, model pembelajaran pendidikan Islam
terlalu menekankan pada pendekatan intelektualisme-verbalistik  dan menegaskan
pentingnya interaksi edukatif dan komunikasi humanistik antara guru-murid. Keempat,
orientasi pendidikan Islam menitikberatkan pada pembentukan ,abd atau hamba Allah dan
tidak seimbang dengan pencapaian karakter manusia muslim sebagai khalifah fi
al-ardl.

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa pendidikan Islam tidak dapat
dilaksanakan secara "asal" tanpa adanya perencanaan yang mengacu pada hakikat
pengetahuan, ketrampilan dan sikap mental.

Persepsi masyarakat terhadap madrasah di era modern belakangan ini, semakin
menjadikan  madrasah  sebagai lembaga pendidikan yang unik. Di saat ilmu
pengetahuan dan teknologi berkembang pesat, dan di saat perdagangan bebas dunia
makin mendekati pintu gerbangnya, madrasah tampak mengalami kebingungan. Mempunyai
potensi dan kemampuan dalam menyikapi perubahan zaman, namun belum mampu
menggunakan potensi tersebut. Dengan potensi yang ada, madrasah menjadi lembaga
pendidikan yang diharapkan mampu membekali diri peserta didik dalam menghadapi
perubahan zaman. Untuk mewujudkan harapan semua pihak, mau tidak mau, madrasah
harus melakukan perubahan di semua aspek untuk meningkatkan mutu pendidikannya,
baik mengenai kurikulum, guru, materi, metode, dan evaluasi. Berikut diuraikan secara

singkat mengenai aspek-aspek tersebut.

METODOLOGI (Times New Roman, 12, tebal, spasi 1.15)

Penelitian ini merupakan library research (penelitian pustaka), yaitu proses
pendalaman, penelaahan, dan pengidentifikasian pengetahuan yang ada dalam kepustakaan,
sumber bacaan, buku-buku, referensi, atau hasil penelitian yang lain yang berhubungan dengan
masalah yang diteliti. Moh. Nazir mengatakan bahwa “studi kepustakaan (library research)
adalah upaya menggali teori-teori yang telah berkembang dalam bidang ilmu yang
berkepentingan, mencari metode-metode serta teknik penelitian, baik dalam mengumpulkan
data atau menganalisis data, sehingga diperoleh orienta yang lebih luas dari masalah yang
dipilih.”

Jurnal Al-Mubharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 31



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

Adapun pengumpulan data dilakukan dengan cara mengumpulkan dokumen-dokumen
berupa kitab lhya Ulumuddin, jurnal penelitian, buku dan artikel yang relevan dengan
pembahasan tentang kepribadian guru dan setelah data terkumpul, peneliti mendeskripsikan dan
menganalisia gagasan-gasan atau ide-ide pokok Imam Al Ghazali serta data yang ditulis

disumber data primer dan sumber data sekunder.

HASIL DAN PEMBAHASAN (Times New Roman, 12, tebal, spasi 1.15)
Kurikulum

Kurikulum adalah rencana program pengajaran atau pendidikan yang akan diberikan
kepada anak didik untuk mencapai tujuan pendidikan. Kurikulum tidaklah merupakan hal
yang pasti (statis), artinya keberadaan kurikulum harus berubah sesuai dengan perkembangan
zaman dan sesuai dengan lingkungan, agar nantinya menghasilkan lulusan yang cerdas dan
bermoral. Kurikulum madrasah harus disesuaikan dengan perkembangan zaman, dan
kemajuan teknologi karena masyarakat pada umumnya selalu berubah sesuai dengan
perubahan zaman. Meskipun demikian perubahan kurikulum harus mengacu pada rencana
strategic pendidikan nasional agar tidak terkesan gradual, ganti mentri ganti kebijakan (baca
kurikulum).

Kurikulum madrasah yang pelaksanaannya serba setengah-setengah dan
kebijakan di bidang kurikulum kurang dibarengi dengan kebijakan di bidang perangkat-
perangkat pendukungnya, mengakibatkan kesenjangan antara idealitas kurikulum dengan
kemampuan perangkat operasionalnya. Untuk itu, diperlukan sebuah kurikulum yang mampu
menciptakan aspek lingkungan hidup, pegangan hidup, kebutuhan hidup, dan dinamika
kehidupan.

Kurikulum vyang dimaksud, menurut Ainurrafiq Dawam dengan kurikulum
terintegrasi. Untuk merealisasikan aspek tersebut, diperlukan pergeseran paradigma dan
karakteristik keilmuan dalam penerapan kurikulum pendidikan madrasah. Kurikulum harus
fokus dengan disain yang terencana, agar out put pendidikan sesuai dengan visi misi
pendidikan madrasah.

Guru Pendidikan Agama Islam

Beban seorang guru sangat berat bila dipandang dari tugas dan tanggung jawabnya.
Karena misi guru adalah mempersiapkan dan menfasilitasi peserta didik untuk menjadi
individu yang bertanggung jawab dan mandiri, bukan menjadikan mereka manja dan
beban masyarakat. Seorang guru dalam menyampaikan materi harus berpedoman

kepada filsafat pendidikan Islam. Misalnya, bagaimana gambaran filosofis konsep nilai yang

32 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

selama ini disebut dengan anak yang saleh, insan kamil. Seorang guru setidaknya memahami
Islam dalam perspektif kebudayaan, sejarah, dan perkembangan sains.

Menurut Medley, sebagaimana yang dikutip oleh Muhaimin, keberhasilan guru dalam
menjalankan tugas kependidikannya terdapat beberapa asumsi yang pada akhirnya dapat
dijadikan sebagai titik tolak keberhasilannya. Pertama, tergantung pada kepribadiannya.
Kedua, tergantung pada penguasaan metode. Ketiga, tergantung pada frekuensi dan intensitas
interaktif dengan siswa. Keempat, tergantung pada penampilan. Dengan demikian,
peningkatan mutu guru di masa depan diperlukan pengamatan secara cermat terhadap
fenomena sosial dan kultural. Saat ini, banyak orang cerdas, terampil, pintar, profesional,
tetapi tidak dibarengi dengan agidah dan kedalaman spiritual serta keunggulan akhlak.
Padahal, seorang guru adalah pihak yang sering berinteraksi dengan anak didik.

Materi Pendidikan Agama Islam

Materi pelajaran Pendidikan Agama Islam di setiap jenjang pendidikan madrasah
MI, MTs, MA hendaknya berkelanjutan. Hal ini diharapkan agar materi pelajaran tidak hanya
mengulang-ulang, atau bahkan bersifat tambal sulam. Di samping itu, penanaman akhlak dan
budi pekerti harus ditekankan. Menurut A. Malik Fajar, MI sebagai pendidikan tingkat
dasar mempunyai peran penting dalam proses pembentukan kepribadian peserta didik,
baik bersifat internal, eksternal, dan suprainternal. Lembaga pendidikan dasar semisal Ml
sangat membutuhkan perhatian lebih, baik sistem, materi, manajemen, maupun mutu, agar
nantinya kesalahan yang dilimpahkan kepada Madrasah Ibtidaiyah tidak terulang lagi.

Husni Rahim menyatakan bahwa madrasah sebagai lembaga pendidikan yang
bercirikan Islam tidak hanya mengedepankan ciri formal dalam kurikulum saja. Namun,
setidaknya ada tiga program utama yang perlu ditetapkan. Pertama, program mafikkib
dengan nuansa Islam; kedua, program pelajaran agama dengan nuansa ilmu pengetahuan
dan teknologi; dan ketiga, penciptaan suasana keagamaan di madrasah. Program mafikkib
dengan nuansa Islam dimaksudkan untuk menopang reintegrasi antara ilmu-ilmu umum
dengan ilmu agama, agar tidak ada lagi dikotomi ilmu. Namun, mata pelajaran yang tidak
relevan dalam jumlah yang banyak perlu dicermati oleh semua kalangan yang berwenang.
Sedangkan program pelajaran agama dengan ilmu pengetahuan dan teknologi merupakan
kelanjutan dari mafikkib dengan nuansa Islam.

Sedangkan penciptaan kondisi religious di madrasah guna membentuk peserta didik
menjadi manusia Yyang beriman dan bertagwa serta berakhlak mulia, tidak hanya
mengandalkan mata pelajaran agama. Tetapi, pembinaan secara terus menerus dan
berkelanjutan di luar jam pelajaran harus terus dikembangkan, baik di dalam kelas maupun di

luar kelas. Masalah keimanan harus menjadi inti dalam pengembangan kurikulum, lulusan

Jurnal Al-Mubharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 33



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

madrasah harus memiliki keimanan yang kuat agar krisis multidimensional dapat teratasi.
Karena tindakan-tindakan dekadensi moral antara lain disebabkan oleh rendahnya
kualitas keimanan kepada Tuhan Yang Maha Esa. Untuk mencapainya, diperlukan kerja sama
yang harmonis dan interaktif diantara warga sekolah dan tenaga kependidikan.

Metode Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

Pendidik dalam proses pendidikan Islam di madrasah, tidak hanya dituntut untuk
menguasai sejumlah materi yang akan diberikan kepada peserta didik. Tetapi ia harus
menguasai berbagai metode pembelajaran. Metode disini tidak hanya diartikan sebagai
cara mengajar dalam proses belajar mengajar bagi seorang guru, akan tetapi dipandang
sebagai upaya perbaikan komprehensif dari semua elemen pendidikan sehingga menjadi
sebuah iklim yang mendukung tercapainya pendidikan.

Metode pembelajaran di madrasah cenderung lebih banyak dikedepankan dari
sisi didaktik metodiknya sehingga tenggelam dalam persoalan teknis-mekanis, sementara
persoalan yang lebih mendasar yang berhubungan dengan aspek ‘“pedagogisnya”
kurang banyak disentuh. Konsep manajemen madrasah dijalankan secara tradisional kurang
mengarah ke arah profesional, penerapan prinsip-prinsip manajemen modern tampaknya
masih merupakan barang mewah, kecuali beberapa madrasah yang mendapatkan gelar
“Madrasah Unggulan”. Oleh karena itu, komponen dasar pendidikan, yakni guru,
metode pendidikan, dan perangkat keras harus serempak diperbarui dan dikembangkan. Sistem
pendidikan guru yang berkenaan dengan didaktis metodis pun harus dibenahi.

Menurut Muhaimin, metode pembelajaran yang baik akan menjadikan proses
dan hasil belajar mengajar lebih berdaya guna. Dalam konteks pendidikan Islam, seorang
pendidik diharapkan dapat memahami hakikat metode pembelajaran dan relevansinya
dengan tujuan utama pendidikan Islam, yaitu terbentuknya pribadi yang beriman. Hal
yang perlu diperhatikan oleh seorang pendidik sebelum menyampaikan materi pelajaran
adalah memahami tujuan pendidikan Islam, penguasaan materi pelajaran, memahami teori-teori
pendidikan dan pengajaran.

Evaluasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

Evaluasi adalah suatu kegiatan untuk menentukan taraf kemajuan suatu pekerjaan
didalam pendidikan. Program evaluasi dilakukan dalam rangka mengetahui tingkat
keberhasilan seorang pendidik/lembaga untuk menemukan kelemahan-kelemahan yang
dilakukan, baik berkaitan dengan materi, metode, fasilitas, manajemen, dan lain sebagainya
yang ada kaitannya dengan proses pendidikan.

Masalah-masalah yang dihadapi Madrasah
Sholihah mengidentifikasi beberapa permasalahan yang dihadapi madrasah,

34 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

diantaranya sering dilakukannya perubahan kurikulum di Indonesia menyebabkan
pengelola madrasah dan guru-guru utamanya mengalami kebingungan untuk memenuhi
tuntutan kurikulum baru. Perubahan kurikulum memang harus dilakukan karena perubahan
tuntutan masyarakat, namun hal itu harus betul-betul dipersiapkan, terutama kemampuan
sumber daya guru. Perubahan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan (KTSP) ke Kurikulum
tahun 2013 (K-13) misalnya merupakan contoh fenomena yang menunjukkan bahwa sistem
pendidikan di negara kita belum didasarkan atas perencanaan strategis, kesannya ganti mentri
ganti kebijakan. Kebijakan tersebut banyak menyulut pro-kontra, mulai dari kejelasan
konsep pelaksanaannya, kesiapan guru-guru, konsep penilaiannya, kesiapan siswa,
hingga praktik kurikulum ganda di satuan pendidikan tertentu meskipun pemberlakuan K-
13 sudah memasuki tahun ke-5.

Masalah lain yang masih banyak dijumpai adalah banyaknya guru mengarahkan
pembelajaran agar siswa menguasai materi sebanyak-banyaknya daripada mencapai
kompetensi tertentu. Problem kedua ini bisa dipastikan memunculkan akibat langsung yaitu
pendidikan tidak dapat menghasilkan lulusan yang memiliki kompetensi tertentu.
Maksudnya, hasil dari pendidikan seperti ini hanya ingin mencari nilai yang bagus
dengan cara apapun tanpa memikirkan hasil kompetensi tertentu. Guru sering berfikir
bahwa murid akan pandai jika terus diberikan materi padahal hal itu tidak benar adanya.
Menurut survey, materi yang banyak diberikan oleh guru hanya 20% diterima oleh
muridnya, sedangkan yang lainnya adalah bagaimana murid itu mampu meracik sistem
berfikirnya dan cara menyesuaikan kompetensi yang ia miliki sendiri.

Sebagai konsekwensi pandangan guru tersebut yakni siswa akan pandai jika diberi
materi pelajaran sebanyak mungkin, maka guru hingga kini masih mengutamakan
penggunaan metode ceramah dalam pembelajaran. Dalam pendidikan di madrasah
tentunya praktek berperilaku agama sangatlah penting, oleh karena itu model
pembelajaran yang bersifat “ceramah” harus kita modifikasikan dengan pengajaran yang
lebih interaktif. Pembelajaran yang dilakukan guru selama ini cenderung kurang variatif,
pembelajaran monoton dari waktu ke waktu mengakibatkan siswa kurang termotivasi untuk
belajar. Dalam metode ceramah, interaksi terjadi satu arah, pada pembelajaran yang
demikian fokus perhatian siswa berangsur berkurang sehingga pemahaman konsep menjadi
rendah. Hal ini banyak disebabkan oleh guru yang tak mau membuat inovasi-inovasi
terbaru dalam proses pembelajaran sehingga bertumpu pada model pembelajaran lama
yaitu penggunaan metode ceramah.

Masalah-masalah lain yang sering dijumpai di madrasah adalah guru masih

mengedepankan pentingnya hafalan daripada pemahaman, media pembelajaran yang masih

Jurnal Al-Mubharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 35



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

memprihatinkan, masalah rendahnya minat baca siswa, kebiasaan siswa merokok yang
dilakukan secara sembunyi-sembunyi di lingkungan warung madrasah, dan pengisian jam
pelajaran kosong yang kurang efektif.

Mugowim meresum bahwa permasalahan pendidikan Islam di madrasah dalam
prakteknya masih cenderung berjalan monoton, indoktrinatif, teacher-centered, top-down,
sentralistis, mekanis, verbalis, kognitif, dan misi pendidikan telah misleading. Tidak heran
jika ada kesan bahwa praktek dan proses pendidikan Islam steril dari konteks realitas
(exlusive), sehingga tidak mampu memberikan kontribusi yang jelas terhadap berbagai
problem yang muncul. Praktek pendidikan Islam yang dianggap misleading ini merupakan
bukti bahwa belum ada pemahaman yang memadai tentang konsep dan implementasi
pendidikan Islam dalam era kontemporer. Pendidikan Islam banyak mengalami reduksi, baik
dari aspek makna maupun prakteknya, termasuk pendidikan di madrasah.

Masalah-masalah pendidikan di madrasah tersebut harus dihadapi dengan strategi-
strategi inovatif baik yang sistemik maupun teknis.

Inovasi Pendidikan Agama Islam di Madrasah

Saat ini, pendidikan di madrasah telah mengalami perubahan besar. Perbaikan
kurikulum, peningkatan mutu guru dan pembinaannya sebenarnya bisa dikatakan dapat
menjawab kebutuhan masyarakat dan pembangunan. Akan tetapi, usaha yang baik itu
kurang dibarengi dengan kesungguhan untuk memperbaiki perangkat pendukungnya,
seperti guru, sarana prasarana, serta kebijakan administratif. Komponen-komponen
yang diperlukan tidak dapat berjalan bersamaan sehingga terjadi kepincangan dan
kegagalan dalam Inovasi.

Madrasah tidak punya pilihan lain kecuali meningkatkan kualitas pendidikannya.
Madrasah dituntut membenahi diri dengan memperbarui programnya dengan program yang
lebih memihak pada kebutuhan kekinian, baik dalam mengembangkan ilmu pengetahuan
dan teknologi yang berlandaskan iman dan tagwa maupun dalam penciptaan lapangan
kerja. Tuntutan tersebut merupakan reaktualisasi dari potensi yang dimiliki madrasah
yang kaya akan pengalaman, khususnya dalam memenuhi kebutuhan masyarakat.
Untuk itu, madrasah sebagai lembaga pendidikan yang lahir dari dan untuk masyarakat
harus melakukan Inovasi. Jika tidak, maka madrasah akan ditinggalkan oleh masyarakat,
pihak yang merupakan penopang dan penjaga utama madrasah.

Untuk mereaslisasikan hal tersebut, madrasah harus menjalankan sistem dan
komponen kependidikannya secara bersama-sama dan serempak. Begitu juga pihak-
pihak yang terkait harus bekerja sama dalam menjalankan proses pendidikan agar berjalan

beriringan sesuai dengan tujuan pendidikan. Dengan demikian, harapan untuk membantu

36 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

pemerintah dalam mengentaskan kebodohan dan kemiskinan dapat terwujud. Pendidikan
Agama Islam di madrasah akan berhasil sesuai dengan harapan semua pihak dan
berkembang sejajar dengan pendidikan pada umumnya, bahkan lembaga pendidikan
madrasah mampu menelorkan siswa yang berkualitas yang nantinya sebagai ujung
tombak dalam kemajuan bangsa.

Menurut Sanaky, setidaknya ada lima hal yang harus didesain, yaitu: pertama,
dengan merumuskan visi dan misi serta tujuan yang jelas. Kedua, kurikulum dan materi
pembelajaran diorientasikan pada kebutuhan peserta didik dan kebutuhan masyarakat
untuk dapat menjawab tantangan perubahan. Ketiga, metode pembelajaran diorientasikan
pada upaya pemecahan kasus (problem solving) dan bukan dominasi ceramah. Keempat,
manajemen pendidikan diorientasi pada manajemen berbasis madrasah. Kelima, organisasi
dan sumber daya guru memiliki kompetensi dan profesional dalam bidangnya masing-
masing. Maka pendidikan Islam akan mampu bersaing, mampu mempersiapkan dan
melahirkan pemimpin-pemimpin yang tangguh, berkualitas dan berkaliber dunia dalam
bidangnya sehingga mampu menjawab persoalan-persoalan aktual atau kontemporer
sesuai dengan kebutuhan perubahan zaman.

Untuk kelancaran dalam Inovasi pendidikan madrasah dalam mencapai tujuannya,
perlu adanya kepedulian dan keterlibatan dari pihak pemerintah. Pemerintah harus
mempunyai kebijakan yang dapat meningkatkan mutu lulusan madrasah sehingga
mencapai standar minimal mutu yang ditetapkan secara nasional. Kebijakan tersebut
dengan cara, pertama; merumuskan secara jelas kebijakan Manajemen Berbasis
Madrasah. Hal ini perlu dilakukan agar semua pihak yang terkait dengan madrasah
mempunyai gambaran dan pemahaman yang sama mengenai kebijakan ini. Rumusan ini
dapat meliputi dasar pemikiran mengapa kebijakan ini perlu diterapkan, sasaran yang
ingin dicapai dengan diterapkannya kebijakan ini, indikator ketercapaian sasaran
tersebut, standar minimal mutu lulusan madrasah dan indikatornya, penegasan
tentang manatanggung jawab dan wewenang pemerintah dan mana tanggung jawab
dan wewenang madrasah dalam upaya membantu siswa mencapai standar minimal
mutu tersebut, serta langkah-langkah apa yang akan dilakukan  pemerintah  untuk
membantu madrasah mencapai tujuan pendidikannya.

Kedua, mensosialisasikan kebijakan untuk menyamakan gambaran dan pemahaman
pihak-pihak yang terkait dengan madrasah serta menyatukan langkah untuk
melaksanakan kebijakan tersebut. Sosialisasi ini juga bermanfaat untuk mendapatkan
tanggapan dan masukan (umpan balik) dari pihak-pihak yang terkait itu guna

menyesuaikan kebijakan itu dengan keadaan di lapangan. Ketiga, mengevaluasi pelaksanaan

Jurnal Al-Mubharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 37



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

kebijakan itu di lapangan dan melakukan penyesuaian-penyesuaian serta penyempurnaan-
penyempurnaan guna meningkatkan efektivitas dan efisiensi kebijakan tersebut.

Untuk itu, pendidikan Agama Islam di madrasah harus berdasarkan paradigma
kebangsaan yang religius. Artinya, fokus kita dalam melaksanakan pendidikan adalah
mencerdaskan kehidupan bangsa yang religius. Konsekuensi dari itu maka pendidikan kita
harus harus dilaksanakan dengan cara: Pertama, pendidikan untuk membangun integritas
ilmu dan agama. Kedua, pendidikan kita dilaksanakan dengan igra’, mengkaji ciptaan
Tuhan untuk memperoleh ilmu Tuhan. Ketiga, pendidikan kita dilaksanakan untuk
mengamalkan ajaran Tuhan. Keempat pendidikan kita dilaksanakan dengan misi tugas
hidup di bumi sebagai wakil Tuhan. Kelima, pendidikan kita seharusnya mengkaji realita.

Keenam, pendidikan harus mampu membangun tauhid vertikal dan tauhid sosial.

SIMPULAN

Umat Islam dituntut untuk memiliki kepedulian yang tinggi dengan memperhatikan
lembaga pendidikan madrasah yang berada di lingkungan setempat. Kondisi ini sesuai
dengan jiwa desentralisasi yang menyerap aspirasi dan partisipasai masyarakat dalam
pengembangan dan peningkatan kualitas pendidikan, termasuk pendidikan di madrasah. Hal
ini dapat menumbuhkan sikap kepemilikan yang tinggi dengan memberikan kontribusi baik
dalam bidang material, kontrol manajemen, pembinaan, serta bentuk partisipasi lain
dalam rangka meningkatkan eksistensi madrasah yang selanjutnya menjadi kebanggaan
lingkungan setempat.

Akhirnya madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam yang hidup dari, oleh
dan untuk masyarakat harus mendapatkan sentuhan pikiran dan tangan kita semua.
Peningkatan mutu tidak akan terealisir tanpa andil semua pihak. Untuk itu, dengan
peningkatan mutu, maka madrasah perlu dibantu, dibela dan diperjuangkan. Dengan
harapan di masa depan, madrasah di Indonesia dapat menghasilkan lulusan yang dapat
bersaing dengan lulusan lembaga pendidikan lainnya dalam hal kualitas pengetahuan,
ketrampilan, maupun mental keagamaannya. Profil umum lulusan madrasah di masa
depan, antara lain, memiliki keimanan, ketagwaan, dan akhlag mulia (berkepribadian
muslim yang saleh) serta memiliki ilmu dan ketrampilan yang berguna bagi
masyarakatnya. Secara ringkas, lulusan madrasah diharapkan akan berhasil dalam
kehidupannya di dunia dan selamat dalam kehidupannya di akhirat nanti.

DAFTAR PUSTAKA
Abdurrahman, Moeslim. Islam Transformatif. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1995.

38 | Jurnal Al-Muharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023



Inovasi Pendidikan Agama Islam Di Madrasah

Al-Syaibany, Omar Mohammad Al-Toumy. Falsafah Pendidikan Islam, terj. Hasan
Langgulung. Jakarta : Bulan Bintang, 1979.

Arif, Mahmud. Panorama Pendidikan Islam di Indonesia; Sejarah, Pemikiran, dan
Kelembagaan. Yogyakarta: Idea Press, 2009.

Assegaf, Abd. Rachman. “Membangun Format Pendidikan Islam di Era Globalisasi”,
dalam Imam Machali dan Musthofa (Ed.), Pendidikan Islam dan Tantangan
Globalisasi. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2004.

Azra, Azyumardi. Esei-Esei Intelektual Muslim dan Pendidikan Islam. Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 1998.

Dawam, Ainurrafig dan Ahmad Ta“arifin. Manajemen Madrasah Berbasis
Pesantren. Tt: Lista Fariska Putra, 2005.

Fajar, A. Malik. Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan, 1998.

Furchan, Arief. Transformasi Pendidikan Islam di Indonesia, Anatomi Keberadaan
Madrasah dan PTAI. Yogyakarta: Gama Media, 2004.

Maksum, Madrasah, Sejarah dan Perkembangannya. Jakarta: Logos Wacana limu,
1999.

Mas’ud, Abdurrahman. Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik, Humanisme
Religius sebagai Paradigma Pendidikan Islam. Yogyakarta: Gama Media, 2002.

Muhaimin dan Abdul Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam, Kajian Filosofis dan Kerangka
Dasar Operasionalisasinya. Bandung: Trigenda Karya, 1993.

Muhaimin. Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam di Sekolah, Madrasah, dan
Perguruan Tinggi. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2007.

Muhaimin. Wacana Pengembangan Pendidikan  Islam. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2003

Mulyasa, Menjadi Guru Profesional (Bandung: PT Remaja Rosadakarya, 2009), 38.

Muqowim, “Menggagas Pendidikan Islam Transformatif: Upaya Mewujudkan Kesadaran
Profetik Dalam Pendidikan”, Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 1, No. 1 Mei -
Oktober 2004

Nizar, Samsul. Filsafat Pendidikan Islam, Pendekatan Hisyoris, Teoritis dan Prakiis.
Jakarta : Ciputat Pres, 2002.

Nurgiyantoro, Burhan. Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum Sekolah, Sebuah
Pengantar Teoritis dan Pelaksanaan. Yogyakarta: BPFE, 1988.

Pramusinta, Yulia “Konsep Madrasah Dengan Pendekatan Filosofis”. AKADEMIKA,
Volume 9, Nomor 2, Desember 2015

Rahim, Husni. Arah Baru Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Logos Wacana limu,
2001.

Sanaky, Hujair AH. Pendidikan Islam Alternatif Upaya Mengembangkan Madrasah.
http://www.pdf-finder.com/Pendidikan-Islam _Alternatif-Upaya Mengembangkan
Madrasah.html.

Sholihah, Ni’matus. “Problematika Pendidikan di Madrasah Ibtidaiyah, Sebab-Sebab dan
Solusinya.” Religi: Jurnal Studi Islam Volume 6, Nomor 1, April 2015

Setiawan, Djoni “Whole Brain Teaching”, Majalah Suara Pendidikan. Edisi XXIII Juli
2014.

Sutrisno. Revolusi Pendidikan di Indonesia. Yogjakarta: Ar-Ruzz Media, 2005

Sutrisno, Pendidikan Islam Yang Menghidupkan, Studi Kritis terhadap Pemikiran
Fazlur Rahman. Yogyakarta: Pusataka Pelajar, 2006.

Tafsir, Ahmad. Filsafat Pendidikan Islami, Integrasi Jasmani, Rohani, dan Kalbu,
Memanusiakan Manusia. Bandung: Rosdakarya, 2008.

Tilaar, H.A.R. Paradigma Baru Pendidikan Nasional. Jakarta: Rineka Cipta, 2000.

Jurnal Al-Mubharrik : Jurnal Pendidikan Agama Islam 1(1), 2023 | 39


http://www.pdf-finder.com/Pendidikan-Islam%20Alternatif-Upaya%20Mengembangkan%20Madrasah.html
http://www.pdf-finder.com/Pendidikan-Islam%20Alternatif-Upaya%20Mengembangkan%20Madrasah.html

